

ماليف بچير(ارعن ببروي

الثن ٥٠

النساشر مكتبة النهضة المصرية ٩ شارع عدل باشا بالفاهرة ١٩٤٥

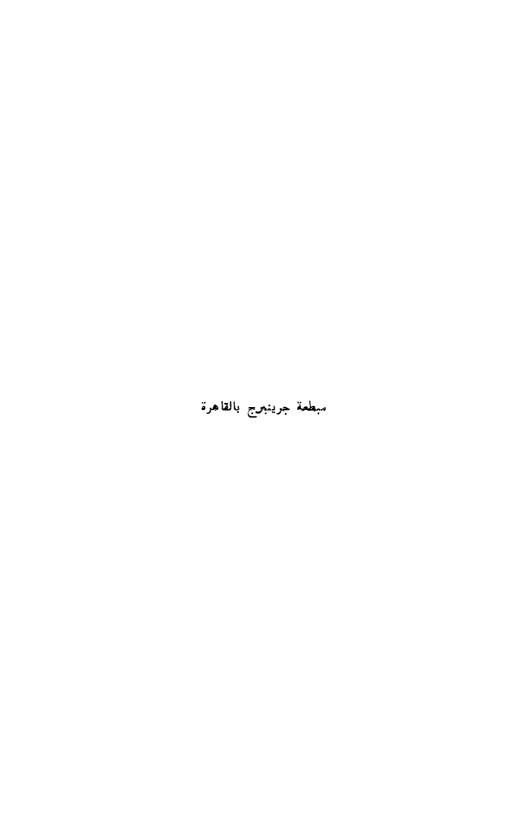


ئالىف بىچىر(كرىن بَرَوى

### الطبعة الثانية

ملتزمة الطبع والنشر مكتبة النحصت المحترية الصحابطا حسّر ويوسف محد والخوتها المشاع عدى باشا القامرة 1900





# الزمان الوجودى

## مؤلفات الدكتور عبد الرحمن بــــدوى

#### -->>>\&\\<--

#### (۱) مبتكرات

#### ( - ) دراسات أوروبية

#### خلاصة الفكر الأوروبى

ر — نیتشه ه — أرسطو هم الفكر الیونانی ه — دریع الفكر الیونانی ه — شوبنهور همون هم الفكر الیونانی ه — خریف الفكر الیونانی ه — أولاطون ه ه — برجسون

#### (ح) دراسات إسلامية

١٢ – فن الشعر لأرسطو وشروحه ١ - التراث اليوناني في الحضارة العربيـة . الاسلامية س ، - الأنسان الكامل فى الاسلام تاریخ الالحاد فی الاسلام ١٤ – روح الحضارة العربية س - شخصيات قلقة في الاسلام ه ١ - في النفس لأرسطو (وسعه : ع - أرسطو عند العرب الآراء الطبيعية لفلوطرخس ه - الانسانية والوجودية في الفكر والنبات لأرسطو العبريي - المثل العقلية الأفلاطونية والحس والحسوس لابن رشد) ٦٠ - الأصول اليونانية للنظريات سنطق أرسطو في س أجزاء السياسية في الاسلام <sub>٨</sub> — رابعة العدوية ١٧ – ابن سينا ؛ عيون الحكمة p - شطحات الصوفية (أبو يزيد البسطاسي) ۱۸ – ابن سينا: البرهان ( سن «الشفا » ) و ١ - الافلاطونية الحدثة عندالعرب . ١ - التوحيدي: الاشارات الالهية 11 - مسكويه و الحكمة الخالدة . ٢ – أفلوطين عند العرب

#### (ع) الروائع المائة

١ -- ايشندورف : حياة حائر بائر ٤ -- جيته : الأنساب المختارة ٢ -- فوكيه : أندين ١ أسفار الشيلد هارولد ٣ -- جيته : الديوان الشرق ٢ -- ثرفانتسن : دون كيخوته ٣ -- جيته : الديوان الشرق ٢ -- ثرفانتسن : دون كيخوته

#### تصـــدير عام

غاية الموجود أن يجـد ذاته وسط الوجود . وهاهنا صورة إجمالية لمذهب فسرنا فيه الوجود على أساس الزمان ، وحاولنا تحقيق هذه الغاية للإنسان ؟

عبد الرحمن بدوى

أغسطس ٣٤٩

#### فهرس الكتاب

## الوجود بالزماد

الواقع والإمكان 1-13 الوجود · المطلق والمعين ( ٦ - ٦) ؛ الوجود عند هيجل ( ٦ - ٦ )؛ الزمان عند هيجل (١٩ - ٢٠) ؛ الروح المطلقة (٢٧-٣٠) ؛ المسائل الرئيسية للوجود عند هيجل (٣٧ – ٢٤) ؛ نقد هذه المسائل : الأولى (٢٤ – ٢٥) ؛ نقد الديالكتيك الهيجلي ( ٢٥ - ٣١ ) ؛ الثانية ( ٣١ وما يليها) ؛ الفكر والوجود وأيهما الذي يضع الآخر (٣٣ – ٣٤ ) ؛ معنى الوجود وأقسامه (٣٤ – ٣٦ ) ؛ الموضوع والذات (٣٦ – ٣٧) ؛ الذات والإرادة (٣٧ –٣٩) ؛ معنى الذات وأحوالها ( ٣٩ – ٤٥) ؛ الوجود لا يمكن أن يفسر إلا على أساس الزمان . (٤4-٤0) الزمان اللاوجو دي 189 - 84 ... ... ... المذاهب الرئيسية الثلاثة في الزمان ( ٤٠-٤٥) ؛ أصول مذهب أرسطو عند أرخوطاس الترنتي ( ٩٩ ـ ٧ ه) ؛ الزمان عند أفلاطون ( ٣ ه-٥٠) ؛ نظرية أرسطو (٨٥-٣٣) ؛ الآن (٣٦-٨٦) ؛ الزمان والنفس (٣٦-٩٩) ؛ الوجود في الزمان ( و - ، - ) ؛ عود إلى الآن ( - - - - - ) ؛السرمدية ( - - - ) السرمدية  $_{
m P}$  ) ؛ الأفلاطونية المحدثة ونظرتها في الزمان ( $_{
m P}$ ) ؛ بين أرسطو و بين الأفلاطونية المحدثة ( ٨ ٧-٩٠٧) ؛ نظرية إيامبليخوس ( ٩٧-٠٨) ؛ نظرية أبرقلس

(.۸–۸۰) ؛ السرمدية عند اليونان ( $\gamma_{N}-\gamma_{N}$ ) ؛ نظرية الزمان بين اليونان والمحدثين ( $\gamma_{N}-\gamma_{N}$ ) ؛ نظرية دمسقيوس ( $\gamma_{N}-\gamma_{N}$ ) ؛ الخصائص العامة لنظرية الزمان عند اليونان ( $\gamma_{N}-\gamma_{N}$ ) ؛ نظرية المحدثين ( $\gamma_{N}-\gamma_{N}$ ) ؛ نظرة الروح العربية ( $\gamma_{N}-\gamma_{N}$ ) ؛ نظرة أوغسطين ( $\gamma_{N}-\gamma_{N}$ ) ؛ نظرية المحدثين في الزمان : رأى نيوتن ( $\gamma_{N}-\gamma_{N}$ ) ؛ رأى ليبنتس ( $\gamma_{N}-\gamma_{N}$ ) ؛ مذهب كنت في الزمان ( $\gamma_{N}-\gamma_{N}$ ) ؛ العرض المتافيزيقي ( $\gamma_{N}-\gamma_{N}$ ) ؛ العرض المتافيزيقي ( $\gamma_{N}-\gamma_{N}$ ) ؛ العرض المتافيزيةي كنت ألومان ( $\gamma_{N}-\gamma_{N}$ ) ؛ خصائص الزمان عند كنت

(ع.۱۱–۱۰۰)؛ العرض المعلى (۱۰۰–۱۱۰)؛ خطائص الربان عند النار. (۱۱۰–۱۱۰)؛ نقدنا لهذه النظرية (۱۱۰–۱۲۰)؛ نقد برجسون له (۱۲۱–۱۲۰) (۱۲۳–۱۲۰)؛ نقد اشبنجلر له (۱۲۰–۱۲۸)؛ الزمان والرياضة (۱۲۰–۱۳۰)؛

النظرية النسبية في الزمان : خاصها (١٣٠ – ١٣١) ؛ أصولها (١٣١ – ١٣٠) ؛ نطرية النسبية المحدودة (١٣٠ ) ؛ نظرية أينستين (١٣٠ – ١٣٠) ؛ النتائج العامة لنظرية النسبية المحدودة والمعممة (١٣٥ – ١٣٠) ؛ نتائجها في صلتها بالفلسفة (١٣٥ – ١٣٠) ؛ نقد هذه النظرية : عند كاسيرر ودريش (١٣٥ – ١٣٥) ، عند برجسون (١٣٩ – ١٤٥) .

نتائيج هذا العرض التاريخي (١٤٨ – ١٤٩) .

#### الوجود الثاقعى

التناهي الخالق ... ... ... ۲۳۹ – ۱۵۳

الفردية (س٠٥-٥٠٥) ، لوحة مقولات جديدة (م٥٥-١٠٥) ، لوحة المقولات مقولات العاطفة : مقولة الألم (١٦٤-١٦٤) ، مقولة الحب (١٦٤-١٦٩) ، الثالوث الأول والشانى (١٢٩-١٠٠) ، القلق (١٧٥-١٧٥) ، صلة المقولات الثالوث الأول والشانى (١٧٥-١٧٥) ، نتائج بيان مقولات العاطفة (١٧٥-١٧٩) ، الفكر والعاطفة (١٧٥-١٨١) .

إقامة منطق جديد على أساس فكرة التوتر: إدخال فكرة الزمانية في تقسيم الأحكام ( $(r_1)-r_1$ )، التوتر هو مبدأ المنطق الجديد بدلا من مبدأ الموية ( $(r_1)$ )، معنى الحمل ( $(r_1)-r_1$ )، الجدة في الحكم والقياس ( $(r_1)-r_1$ )، الأحكام الوجودية وأحكام الموية ( $(r_1)-r_1$ )؛ الحكم من حيث الكم والكيف ( $(r_1)-r_1$ )، معنى السلب ( $(r_1)-r_1$ )؛ الجدة في القياس والكيف ( $(r_1)-r_1$ )؛ تائج النطق الجديد ( $(r_1)-r_1$ ).

التاريخية الكيفية ... ... ... ... ٢٦١ – ٢٦١

الزمان والمنفصل (٤٠٠ وما يليها) ، الذاكرة والزمان (٢٤٠-٥٤٠) ، التفرقة بين آنات الزمان (٥٤٠-٤٠) ، الإمكان أسبق من الواقع (٧٤٠-٢٤٠) ، المقولات تعبر عن الآنات الزمانية (٨٤٠-٤٤١). ، الاشكالات والأغاليط في فكرة السرمدية (٤٥١-٥٠١) ، السرمدية وهم (١٥٥-٢٥٠) لا وجود إلا وهو منزمن بالزمان (٢٥٠-٣٥٠) ، الدهر (٣٥٠) ؛ الزمانية أسيانة بطبعها (٤٥٥-٥٠٠) ، الأولية بين الآنات (م٥٥-٣٠٠) ؛ وحدة الآنات بطبعها (٤٥٦-٥٠١) ؛ الوجود تاريخي ، وتاريخيته كيفية (٢٦١) .

## الوجود بالزمان

## الواقع والامكان

وجود الإنسان نسيج من الواقع والإمكان ، يحاك على نول الزمان . فالوجود نوعان ، وكلاهما يطلق بعدة معان : وجود مطلق ، ووجود معين .

أما المطلق فيمتاز خصوصاً بخصائص ثلاث (١): أولاها أن تصوره أعم التصورات ؛ أو كما قال أرسطو (٢): «هو أكثر الأشياء كلها عموماً وكلية »؛ وهذه الكلية ليست كلية الجنس ، أعنى أن الوجود ليس جنساً يشمل الموجودات بوصفها خاضعة للتقسيم إلى أجناس أدنى وأنواع ؛ وإنما هى كلية فوق كل جنس مهما كانت درجته فى العلو ، ولذا نعت المدرسيون هذا النوع من الحدود بأنه حدود متعالية ، أى تلك التي تتعالى على المقولات الأرسطية وتصلح للحمل على الموجودات كلها بلا استثناء . والعلة فى هذا أن الوجود ليست صفة تحدد التصور أو الماهية ، بمعنى أنهاشيء ينضاف إليه فيعينه صفة ًكما هى الحال بالنسبة إلى كل حد يدخل تحت المقولات ، وإنما هي ، كما يقول كنت (٣): «مجرد وضع شيء أو تعيينات فى ذاتها » ، ولذا لا يعدها هو محمولا حقيقياً . ولكن هذا العموم ليس معناه الوضوح ، بل بالعكس : هذا التصور هو أشد التصورات غموضاً وأخفاها ، بالنسبة إلى المعرفة البرهانية التصورية على الأقل .

وهذه الكلية نفسها تستلزم عدم قابلية هذا التصور لأن يحد ، لأن الحد يتم بالجنس القريب والفصل النوعى ، وفكرة الوجود لا تدخل كما رأينا تحت

<sup>(</sup>١) راجع هيدجر: «الوجود والزمان» ، ص ٣ .

<sup>(</sup>٢) أرسطو: «ما بعد الطبيعة» م ب ف ٤ ص ١٠٠١ ا س ٢١٠٠

<sup>(</sup> m ) كنت : « نقد العقل الحبرد» ، الطبعة ا ص ٩٥ ه = الطبعة ب ص ٦٢ م

جنس ، ما دامت أعم الأشياء ، وليس لها فى ذاتها فصل نوعى ، لأنها غير متعينة أى تعين . وتلك إذن الحاصية الثانية لفكرة الوجود المطلق ، أعنى أنه غير قابل لأن يحد ، وهذا ما لاحظه بسكال أيضاً فقال : «ليس فى وسع المرء أن يحاول تعريف الوجود دون أن يقع فى الحلف والإحالة : لأننا لا نستطيع أن نحد لفظاً دون أن نبدأ بقولنا : هو ، سواء عبرنا عن ذلك صراحة وإضهاراً . وإذن فلتحديد الوجود ، لا بد أن نقول : هو ؛ وبهذا نستخدم المعرف فى التعريف (١) » . وهذا يرد فى النهاية الى كون ماهية الوجود غير معروفة .

ولكن ثمت من الأشياء ما هو معروف الآنية ، وإن كان غير معروف الماهية . والوجود والزمان تصوران من هذا النوع ، بل هما نموذجه الأعلى . ونقصد من الآنية هنا ظهور الوجود دون اتضاح الماهية . وبهذا المعنى يقول أبو البركات البغدادى : «والوجود . . . أظهر من كل ظاهر ، وأخبى من كل خنى ، بجهة وجهة . أما ظهوره فلأن من يشعر بذاته يشعر بوجوده ، وكل من شعر بفعله شعر معه بذاته الفاعلة ووجودها ووجود ما يوجد عنها ويصدر من الفعل . فمن يشعر بذاته يشعر بالوجود ، أعنى وجود ذاته . ومن يشعر بفعله يشعر بالفعل والفاعل ووجود هذا . لا يشك خواص الناس وعوامهم في ذلك ، ولا يحتى عن ضعيفي التصور منهم . وكذلك الزمان : يشعر به كل إنسان ، أو أكثر الناس جملة ، ويشعر بيومه وأمسه وغده ، وبالجملة ما مضى زمانه ومستقبله ، وبعيده وقريبه ، وإن لم يعرف جوهر الزمان وماهيته . وكذلك الوجود : يشعرون بآنيته ، وإن لم يشعروا بماهيته (٢) » فالوجود إذن يمتاز بحاصة ثالثة هي أنه أظهر الأشياء ، ولكن من ناحية فالوجود إذن يمتاز بحاصة ثالثة هي أنه أظهر الأشياء ، ولكن من ناحية

<sup>(</sup>١) بسكال : «أفكار ورسائل» طبع برنشفك ، ط ٦ ، باريس منة ١٩١٢ ، ص ١٩١٩ ، ويلاحظ أن « هو » تدل على الوجود ، وهذا أظهر في اللغات الأوربية . (٢) أبو البركات البغدادى : « المعتبر في الحكمة » ، ج ٣ ، ص ٣٣ ، طبع دائرة المعارف العثمانية بحيدر آباد بالهند ، سنة ١٣٥٨ هـ سنة ١٩٣٩ م . أما \*

آنيته فحسب ، بينا هو أخفاها من جهة ماهيته ، كما رأيناه فى الخاصية الأولى.

وهذا بعينه مصدر الإشكال فى فكرة الوجود . إذ ليس من شأن هذه الحصائص الثلاث أن تقدم لنا عن الوجود فكرة واضحة . ومن هنا رأينا أنها باعثة على إثارة مشكلة الوجود المطلق عند الفلاسفة باستمرار ، منذ أن وضعها الإيليون لأول مرة فى صيغتها الفلسفية الواضحة إلى اليوم . وحيالها قد انقسم

\* كلمة: آنية ، فهى من اصطلاحات الفلاسفة الاسلاميين ، ومعناها كا في «تعريفات» الجرجاني (تحت المادة) : «تحقق الوجود العيني من حيث مرتبته الذاتية » ؛ وتستعمل عادة في مقابل الماهية ، أي أنها ترادف مجرد الوجود في مقابل الماهية ، كا هو في نص أبي البركات ، وكا يرد في أكثر الكتب الاسلامية ، ولنذكر على سبيل المثال: «شرح الاشا رات » للطوسي ، ففيه يرد : «واعلم أن الزمان ظاهر الآنية، خفى الماهية » .

= وظاهر أن هذه الكلمة تعريب دقيق لمصدر فعل الكينونة باليونانية وتعمد . ومع هذا نرى بعض المؤلفين العرب يحاول أن يشتقها من العربية كما يقول أبو البقاء «في كلياته» (طبع بولاق ، مصر سنة ١٢٨١ ، ط ٢ ، ص ٧٦ ، تحت لفظ : إن) : « إن بالمكسر والتشديد ، هي في لغة العرب تفيد التأكيد والقوة في الوجود . ولهذا أطلقت الفلاسفة لفظ الأنية على واجب الوجود لذاته ، لكونه أكمل الموجودات في تأكيد الموجود ، وفي قوة الوجود . وهذا لفظ معدث ليس من كلام العرب » . وهنا نلاحظ أنه يشتقها من : إن ، وعلى هذا ستكون قراءتها إنية بالكسر للهمزة والتشديد للنون ، مع أن الكلمة التي نحن بصددها تكتب غالباً بالمدة والنون الخفيفة ، وهذا هو الرسم الأقرب إلى الأصل اليوناني . وفضلا عن هذا فانه يقول إنها تدل على واجب الوجود بذاته ؛ ولا شك أن هذا كله خلط من المؤلف ، اللهم إلا إذا كنا هنا بازاء كلمة أخرى غير التي نتحدث عنها .

وكان الدكتور طه حسين قد نبهنا إلى إسكان استعال هذا اللفظ ترجمة للمكلمة الألمانية التي سترد هنا مراراً ، كلمة Dasein .ونحن لو أخذنا بالتعريف الذي أورده الجرجاني ، كانت الكلمة صالحة فعلا لترجمة هذه الكلمة الألمانية التي استعصت ترجمتها إلى كل اللغات الأوربية الأخرى كا أشرنا إلى ذلك من قبل في رسالتنا «مشكلة الموت»، بشرط أن ننسى أصلها اليوناني ، وتحتفظ بالتعريف الاسلامي ، لأن الأصل اليوناني يناظره في الألمانية Sein أي الوجود بمعنى مطاق سواء أكان « هذا الوجود » ، أم « وجرد الماهية » .

الفلاسفة قسمين : قسما يريد إلغاءها ،على أساس أن الوجود الحقيقي هو الوجود العيني المتقوم في هذا أو ذاك من الأشياء ذات الـكيان المتقوم ؛ وآخر ، على العكس من ذلك ، يوريد الفكرة ، ويبحث فيها من ناحية إيضاح ما بها من إشكال ، ويذهب إلى حد حسبان الوجود الكلي المطلق هو الوجود الأسمى من حيث المرتبة الوجودية ؛ وفي الأول نشاهد نزعة اسمية ، وفي الثاني نزعة واقعية . وعلى رأس الفـــريق الثاني الإيليون،ثم أفلاطون . أما أرسطو فقد تذبذب بين الناحيتين : فنى الطورين الأول والثانى ، وفيهما كان متأثراً بأفلاطون ، أضاف إلى الوجود المطلق وجوداً حقيقياً ، كما هو ظاهر خصوصاً في مقالة البيتا (ف ٤) من كتاب « ما بعد الطبيعة » . وفي العصور الوسطى كان أصحاب النزعة الأفلاطونية من هذا الفريق ، خصوصاً اسكوت اريجين وإكهرت . فإكهرت مثلاً يرى أن الوجود بما هو وجود واحد ومطلق ،بينا هذا الوجود أو ذاك ، أعنى المتعدد الظاهر ، ليس بذى وجود حقيقي (١). أما فى العصر الحديث فأهم من عنى بهذه المشكلة هو هيجل ، ونظراً إلى ما له من أهمية خاصة بالنسبة إلى ما نريد أن نصل إليه ، فإنا نود أن نتحدث عنه في شيء من التفصيل .

وهنا لا بد أن نشير أولاً إلى أن فكرة الوجود هند هيجل قد مرت بدورين مختلفين : دور كانت فيه فكرة خصبة غنية ، وهو الدور الأول ؛ والدور الثانى كانت فيه فقيرة تكاد أن تنحل إلى اللا وجود ، وذلك فى الدور الثانى. ويمثل الدور الأول خصوصاً مؤلفات الشباب ؛ والثانى المنطق بكل أجزائه. فنرى هيجل يقول أولاً إن فكرة الوجود المطلق أخصب بما لا نهاية له من المرات من بقية المقولات : «هذا الاستقلال ، وهذا الطابع المطلق للوجود ، فيجب أن يكون ، ولكن لما كان كائناً ، فيجب

<sup>(</sup>۱) مؤلفات اكهرت اللاتينية » طبع ه. دنفله ، ص ٤٠ – ص ٤٠ . محفوظات تاريخ ومراجع عن الكنيسة في العصور الوسطى ، ج ٢ ، سنة ١٨٨٦ .

ألا يكون كونه بالنسبة إلينا ؛ فاستقلال الوجود معناه أنه كائن ، سواء أكان ذلك بالنسبة إلينا أم لم يكن . إن الموجود يجب أن يكون شيئاً مستقلا عنا تمام الاستقلال ، وفيه لا تقوم الرابطة بيننا وبينه بطريقة ضرورية (١)» . وهذا الوجود هو فى نهاية الأمر «المطلق» أو «الله» ، أوهو التعريف الميتافيزيتي لله «لأن التعريف الميتافيزيتي لله تعبير عن طبيعة الله فى الأفكار بما هى أفكار : والمنطق يشمل كل الأفكار طالما استمرت فى صوة الفكر (٢)» .

ولـكن هيجل لا يقف عند هذه النزعة الأفلاطونية التي تأثر بها في دور الشباب ، والتي سنراها واضحة في المثالية الألمانية من بعد عند هربرت ؛ بل يتطور صوب النظر إلى هذا الوجود المطلق بوصفه فكرة خاوية . أجل ، إن الوجود الحالص أو المطلق أول المقولات ، أو أول الأشياء ، لأنه من ناحية فكر خالص ، ومن ناحية أخرى مباشرة بالذات ، بسيطة وغير متعينة . هو مباشرة لأن البدء الأول لا يمكن أن يتوسط له شيء ، كما لا يمكن أن يتحدد أو يتعين أكثر مما هو وعلى ما هو عليه . وكل ما نستطيع أن نحدد به الوجود المطلق هو أن نقول إنه الهوية الحالصة أو السوية المطلقة (٣) . فهو لا يدل على شيء بالذات له وجود معين. ومن هنا يمكن أن ينعت بأنه تجريد صرف.

ولكنه إذا كان تجريداً خالصاً ، فهو واللاوجود سواء ، لأنه سلب خالص ، والسلب هو اللاوجود . وهذا يفضى بنا إلى القول بأن الوجود واللاوجود سيان ، أعنى أنه لا مجال للتفرقة إذن بينهما (٤) . أجل ، نحن نفرق بينهما ؛ ولكنها تفرقة اسمية لفظية فحسب ، لأن كل تفرقة تتضمن شيئين ، وأن بينهما صفة توجد في الواحد دون الآخر . ولكن الوجود كها

<sup>(</sup>١) هيجل : « مؤلفات الشباب » طبع ه. نول ، تيبنجن سنة ١٩.٧ ،ص٣٨٣.

<sup>(</sup> r ) هيجل : «المنطق» ( دائرة العلوم الفلسفية) ، ف ، ، § ه. .

Absolute Indifferenz (r)

<sup>(</sup>٤) هيجل: «علم المنطق» وك و ، ، « مجموع مؤلفاته » ، ج س ، ص ٤٧: « الوجود الخالص واللاوجود الخاص هما إذن شيء واحد » .

رأينا خلومن كل صفة ، وكذلك اللاوجود ؛ فليس ثمت للتفرقة بينهما إذنَ من سبيل . وفضلا عن هذا فإننا حين نفرق بين شيئين ، فلا بد أن نجد ثمث شيئاً مشتركاً بينهما يندرجان تحته : فإذا فرقنا بين نوعين، فإن ثمت شيئاً مشتركاً بينهما هو الجنس الذي يندرجان معلَّا تحته . وفي حالة الوجود الحالص واللاوجود الصرف ليس ثمت شيء مشترك يمكن أن تقوم عليه التفرقة ، فلا محل من هذه الناحية كذلك إلى التفرقة بين الاثنين . ونحن قد اعتدنا أن ننظر إلى الوجـــود على أنه الغني المطلق ، وإلى اللاوجود على أنه الفقر المطلق ؛ ولكنا لو أمعنا النظر ، فنظرنا إلى العالم ككل ، لا نستطيع إلا أن نقول إن كل شيء موجود ، ولا شيء أكثر من هذا . وفي هذا نحن نهمل كل تعيين وتحديد ، ومعنى هذا في نهاية الأمر أننا ننظر إلى الوجود نفسه كأنه خاو فقير ، أي هو واللاوجود سواء . وإذا نظرنا من ناحية أخرى إلى اللاوجود فإننا لن نستطيع أن نحدد فيه شيئاً ، وكل ما في وسعنا أن نقوله عنه أن نقول إنه شيء ، أي هو موجود غير معين . وخلاصة هذا كله أننا إذا حاولنا الوصول إلى الوجود المطلق لم نصل إلا إلى اللاوجود ؛ وإذا حاولنا الوصول إلى اللاوجود لم نصل إلا إلى الوجود .

الوجود واللاوجود إذن أفكار خاوية ليست غير تجريدات خالصة من كل مفهوم . فأين الحقيقة فيهما إذن ؟ حقيقتهما وحدة تشملها ، هي التغير أو الصيرورة . فنحن حين نتحدث عن الوجود المطلق ونقصد من وراثه وجوداً حقيقياً ، إنما نقصد التحدث عن التغير ؛ والتغير هو في الواقع الفكرة العينية الأولى ، وتبعاً لهذا ، هو التصور الأول ، بالمعنى الذي يستخدم فيه هيجل كلمة التصور بمعناها العالى ، أي بوصفها الكلى العيني أو المتقوم .

فى التغير يرفع التعارض بين الوجود واللاوجود ، هذا التعارض الوهمى ، وننتهى إلى الوحدة ، الوحدة التى يفنى فيها هذا العاملان : عامل الوجود الذى هو لا وجود ، و نتيجة هذا التغير الوجود

المعين على نحويه: هذا الوجود ، ووجود أى . فهذا الوجود المعين إذن يمتاز بميزتين : أولا أنه وحدة الوجود واللاوجود ، التى نتخلص فيها من المباشرة القائمة فى هذين ، والتى لا يوجدان فيها إلا كعاملين فانيين ؛ وثانيا أنه لما كانت النتيجة هى رفع التناقض ، فإنه يبدو على هيئة وحدة بسيطة مع نفسه ، بمعنى أنه هو أيضاً وجود ، ولكنه وجود مع سلب أو تحديد أو تعين ؛ أو هو تغير موضوع بصراحة فى صورة أحد عنصريه ، أعنى عنصر الوجود المطلق . وهذه الصفة هى ما ينعته هيجل بنعت الكيف ؛ والوجود المعين على هذه الصورة هو شيء موجود ، أو هو الموجود أو الكائن . والدكيف يمكن أن يوصف بأنه حالة مباشرة فى هوية مع الوجود — بعكس الحكم الذى ، وإن كان حالة للموجود ، فإنه ليس فى هوية مباشرة مع الوجود ، وإنما هو حالة سيوية غلاجرجية بالنسبة إليه .

ذلك هو جانب الوجود في التعيين والتغيير . أما جانب اللاوجود فهو في هذا التعين نفسه ، لأن كل تعين ، كما يقول اسبينوزا (١) ، سلب ، والسلب هو اللاوجود ، كما قلنا من قبل . ذلك أن الوجود المطلق حين يتعين في التغير يصير ذا حد، أي يكون في مقابل شيء مميز عنه ، لأن التعين معناه التحدد ، والتحدد معناه وجود حد، ووجود الحد يقتضي أن يكون ثمت «آخر» ، وهذا الآخر أو الغير يقوم بإزائه ، وإن كان ذا وظيفة ضرورية في وجوده ، لأنه لا يقوم تعين دونه . والحد من أجل هذا يتضمن تناقضاً في ذاته : فهو من ناحية يعين حقيقة الشيء الموجود ، ما دام الشيء الموجود لا يوجد معيناً لا إذا كان له حد ؛ ومن ناحية أخرى الحد سلب لهذا الشيء ، لأنه يدل على الغيرية أو الآخرية ، فهو وجود وسلب أو لا وجود معاً : ومن هنا نتبين فيه طابع التعارض الديالكتيكي الذي يميز كل ما في الوجود ، عند هيجل .

وهذا بعينه مصدر التناهي في الوجود . فالتناهي معناه أن شيئاً قد أفرد عن

Omnis determinatio est negatio (1)

الكل و ُحَدَّد فى مقابله . وعلى هذا فنى مجرد وجود شىء وجوداً حقيقياً تضَّمن ٌ للتناهى بالضرورة . بل إن اللامتناهى لا بد له ، من أجل أن يصبح موجوداً حقاً ، أن يخضع نفسه للتحدد الذاتى .

وهذا التناهى يقتضى بدوره نوعاً من اللاتناهى . ذلك أنه إذا كان التعين في الوجود يستلزم الحد ، والحد يستلزم الغير ، وهذا الغير هو بدوره وجود معين ، وهو بالتالى يستلزم حداً ، وبدوره يستازم غيراً ، ثم وجوداً آخر ، معين ، وهو بالتالى يستلزم حداً ، وبدوره يستازم غيراً ، ثم وجوداً آخر ، وهكذا باستمرار - فإننا نصل إلى سلسلة لا تنتهى من الموجودات المتعينة . ولكن هذا اللاتناهى ، ليس لا متناهياً حقيقياً ، بل ينعته هيجل بأنه اللامتناهى الفاسد أو الباطل ، أو السلبى : لأنه ليس إلا سلب المتناهى ، ولا يلبث المتناهى أن ينبثق من جديد كها كان ، ويستمر على هذا النحو باستمرار دون أن يكون في الوسع القضاء عليه أو التخلص منه أو رفعه . ونحن بإزاء هذا النوع من اللاتناهى في حالة تكرار فحسب : فنحن نضع حداً ثم نتجاوزه إلى حد آخر ، وهكذا باستمرار ؛ وهذا كله تغير زائف وتبادل فاسد ، لا يتعدى منطقة المتناهى ، بل يدور دائماً في دائرة من السلب والنفى المتكرر المفرغ . وليس للفلسفة أن تشغل نفسها بهذا التكرار الحاوى وإنما الفلسفة الحقة هي تلك التي تشغل دائماً بشيء عيني متقوم حاضر بأسمى معانى الحضور .

أما اللاتناهي الحقيقي فهو ذلك الناشيء من اندراج الآخر في الذات ، بحيث لا يكون الآخر حداً وبالتالي سلباً ، بل جزءاً مكونا لوجود الذات . وهذا يتم بالإمساك بطرفي العملية ، دون أن ندع أحدهما يفر وحده من الآخر : وذلك أن الشيء المتغير يتغير إلى نقيضه ، ولـكن هذا النقيض أو الآخــر يتغير أيضاً إلى آخر أو نقيضه ، وهو بهذا عينه يعود إلى الأصل ، وبذا يرتفع الحد الذي وضع في الجانب الأول من العملية . وما دام الشيء الذي وصلنا اليه هو بعينه الشيء الذي تغير أولاً ، لأن لكليهما صفة واحدة بالذات أولاً: وهي أن يكون غيره، فإن النتيجة هي أن الشيء وهو في طريقه إلى آخر

إنما يلحق بنفسه . وهذا الانتساب إلى الذات في طريق التغير ثم في الآخر ، هو اللامتناهي الحقيقي : أو في صيغة سلبية : ما تغير هو الآخر ، وهو يصير آخر الآخر ، أي يكون هو هو نفسه . فيكون لدينا إذن وجود ، هو نني النفي ، قد عاد من جديد ؛ وجود كلى مكتف بذاته ، هو ما يسميه هيجل باسم «الوجود الذاتي» . وهذا الوجود الذاتي هو مباشر أة ، وإشارة من الذات إلى الذات ، وهو «الوحدة » . ولما كانت هذه الوحدة خالية من كل تميز في ذاتها ، فانها تنفي الآخر أو الغير عن ذاتها . كما أن هذا الوجود الذاتي هو كيف تام ، وبهذا الاعتبار يتضمن وجوداً مطلقاً مجرداً ، ووجوداً محولا : فبوصفه وجوداً بسيطاً مطلقاً ، هو إشارة ذاتية ؛ وبوصفه محولا أو مكيفاً بكيف يكون معيناً . ولكن التعين في هذه الحالة ليس تعيناً متناهياً – أي بكيف يكون معيناً . ولكن التعين في هذه الحالة ليس تعيناً متناهياً – أي وخلاصة هذا كله أن الوجود الذاتي أو الوجود لذاته قائم بنفسه ، مستقل عن غيره ، متمركز حول كيانه ، وما عداه سوى بالنسبة إليه ؛ وبينا رأينا وجود المعين يفسر بغيره ويفهم به ، نرى هذا الوجود لذاته لا يفسر إلا بفسر الإبنفسه ونفسه فحسب ، ومن هنا يبدو خالياً من السلب .

والنموذج الأوضح لهذا الوجود لذاته هو «الأنا». فنحن نعرف أنفسنا أشياء موجودة مستقلة فى البدء عن غيرها من الموجودات؛ ونشعر بأنفسنا أشياء ثابتة تشير إلى ذاتها باستمرار وبغير نهاية. فنى «الأنا» إذن كل تلك الصفات التى وجدناها فى الوجود لذاته: أعنى القيام بالذات، والإشارة من الذات إلى الذات، واللاتناهى الحقيقى؛ وبالجملة، الوحدة بأخصب معانيها. والواقع أن الوجود لذاته هو الأساس لكل التطورات العليا المعروفة باسم الذاتية أو الشخصية.

ومن هذا كله نرى أننا مررنا فى نظرية الوجود عند هيجل بثلاث درجات الأولى درجة الوجود المطلق الحالى من التعين ، والذى هو بالتالى لا وجود ،

فهو كلى مجرد ؛ والثانية درجة الوجود المعين ، ذى الحد ، وبالتالى هو يتضمن الشيء والآخر ، ولكونه ذا حد هو متناه ؛ والثالثة والأخيرة درجة من الوجود هى مزيج من الدرجتين السالفتين فيها جمع بين الكلية والتعين على هيئة الوحدة ، وسلب للآخر مع اتخاذ صفة اللامتناهى الحقيقى . والأولى دائرة الهوية ، والثانية دائرة الغيرية والاجتلاف ؛ والثالثة دائرة الوجود المدعوم الأساس . وفى الوجود المطلق حرية اللاتعين ، أو حرية الفوضى ؛ وفى الوجود المعين ، تسود الضرورة ؛ أما فى الوجود لنفسه ، فالحرية حرية تعين بالذات .

ولكن هذه الدرجات ليست درجات في مراتب الوجود مرتبة ترتيباً تصاعدياً ، وإنما تأتلف كلها في وحدة تضـُّمها جميعاً هي وحدة «التصور»: وكل درجة من هذه الدرجات إذن تشتمل في الآن نفسه على الدرجتين الأُخْريين : « فالكلي هو الذي في هوية مع نفسه ؛ بهذا الوصف الصريح وهو أنه يتضمن في الآن نفسه كلا من الجزئي والفردى . وكذلك الجزئي هو المختلف أو الصفة المعينة ، مع هذا الوصف ، وهو أنه فى ذاته كلى وفردى. وبالمثل : يجب أن يفهم الفردى على أنه ذات أو موضوع (بالمعنى المنطقي) يشمل الجنس والنوع فى داخل ذاته وله وجود جوهرى . وهذا هو الاتحاد الذي لا ينفصم ، الاتحاد الصريح أو المتحقق لوظائف «التصور» في أحوال اختلافها ـ وهو ما يمكن أن يستّمي وضوح «التصور» الذي لا يحدث فيه أى تمييز غموضاً أو انقطاعاً ، ولكنه مُشفٌّ تمام الشفوف (١)» . ومعنى هذا أن لحظات «التصور» لا يمكن أن تستقل، وهذا يؤدى إلى القول بأن الفردية تشتمل على الكلية واختلاف الجزئية، كما أنالكلية تشتمل على الفردية واختلاف الجزئية . وهذا على أخطر درجة من الأهمية ، فما يتصل ببيان فكرة الفردية عند هيجل .

<sup>(</sup>١) هيجل « المنطق » (دائرة العلوم الفلسفية) ف ۽ ، ١٦٤ .

ذلك أن التداخل بين الفردية والكلية على هذا النحو يقصد به أمران : الأول أن الكلية باشهالها على الفردية تكتسب صفة العينية والتقوم في الوجود إلى أقصى درجة « لأن الوحدة السلبية مع الذات ، كوصف خالص تام ، وهي الفردية ، هي بعينها ما يكون الإشارة من ذاتها إلى ذاتها ، أي الكلية ». ولإيضاح هذا نقول إن الكلية معناها أن التصور في حالة مساواة حرة مع نفسه في خواصه النوعية ، بينا الفردية معناها الانعكاس الذاتي أو الانعكاس على الذات للخواص النوعية للكلية في حال من التعين التام لا يسمح بفقدان أي شيء من الهوية أو الكلية . فكأنها سترتد في النهاية إلى معني الكلية ؛ وكل ما هنالك من فارق أننا ننظر إلى الكلية في هذه الحالة من ناحية التعين وكل ما هنالك من فارق أننا ننظر إلى الكلية في هذه الحالة من ناحية التعين على صورة الجزئية . ولذا كان «التصور» ، مفهوماً على هذا النحو ، عينياً متقوماً إلى الدرجة العليا ، وليس كها كان يفهم من قبل على أنه مجرد ، مما كان دائماً هدف نقد فكرة التصور من جانب خصوم كل فلسفة تصورية . كان دائماً هدف نقد فكرة التصور من جانب خصوم كل فلسفة تصورية . في الوجود بقدر ما للفردي عند أصحاب النزعة الاسمية .

غير أن هذه المزاوجة بين الكلية والفردية قد تمت بالأحرى على حساب الفردية . وهذا هو الأمر الثانى الذى قصد إليه من ورائها . فالفردية هنا قد ضاعت وفنيت فى كلية «التصور» ، بارتفاعها إلى مرتبة الكلية . أجل ، قد يصح أن يفسر الارتفاع إلى الكلية على أساس بلوغ الفردية مقام الكلية ، مما من شأنه أن يوله الفردية ، بجعلها ممثلة للكلى ، كما يقصد إليه فى التجربة

<sup>(</sup>۱) استعمل هيجل كلمة «تصور» Begriff في الدور الأول بمعنى فيه قدح . بينما استعملها ، على العكس من هذا ، في الدور الثاني بهذا المعنى الذي شرحناه هنا أي بمعنى الكلى المتقوم . فهو في «المذهب الأول » ، بل وفي « ظاهريات العقل »يستعملها بمعنى التصور الحجرد . راجع في هذا : جان فال : «شقاء الضمير في فلسفة هيجل» ص ١٩٤ ، تعليق ا ، باريس ، سنة ٩ ، ١٩٠ .

الصوفية النازعة إلى الاتحاد بالكل كى يكون المرء هو الكل فى الكل ولكن هيجل ، والمثالية الألمانية بوجه عام ، اللهم إلا عند شانيج بشىء من التأويل ، لا تنحو نحو هذا الاستدلال والتفسير ، بل يرى هيجل أن الفردية أو الشخصية لا وجود لها إلا داخل الكلية ، كلية «الصورة» أو «التصور» ؛ والشيء الحقيق ، بل الوحيد ، هو الكل على هيئة «الصورة» أو «التصور» . «فالتصور» هو الأول الحقيق ، والأشياء أشياء بواسطة فعل «التصور» الكامن فيها والمتجلى أيضاً بها . والذوات ليست هى التى تنتج الفكر العالى على الفردية والنافذ فى الوجود ، وإنما هو الفكر أو العقل أو التصور أو الصورة (والمعنى واحد) هو الأساس فى كل الوجود ، وهو الذى يتقوم على هيئة الذوات والأفراد ، ويقوم فى مشاعرها . وليس الأمر فى هذا يتقوم على هيئة الذوات والأفراد ، ويقوم فى مشاعرها . وليس الأمر فى هذا مقصوراً على الذوات ، بل يمتد إلى الموضوعات الموجودة فى الحارج أوالوقائع المستقلة عن الشعور أو الضمير ؛ فهى الأخرى ليست جواهر أو أشياء موجودة بذاتها قائمة بأعيانها ، بل كل قيامها ووجودها بواسطة «التصور» أو الصورة » أو الكلى المطلق ، وما هى إلا تكوينات وارتباطات بين الوظائف الفكرية الصورية للتصور .

والنتيجة لهذا أن الفردية ، بمعنى الشخصية ، ليست بذات قوام حقيقى ؟ والفرد بالتالى ، لا يمكن أن يكون مبدأ لوجود حقيقى مستقل بنفسه ، « فالموجود المفرد ، على هذا الأساس ، لا يكون ما هو حقاً إلا بوصفه مجموعاً كلياً من الوحدات المفردة : أما إذا قطع من هذا المجموع ، فإن الذات الواحدة المفردة المتوحدة هي في الواقع ذات عاجزة غير حقيقية » ؛ «ووحدة الشخص الحاوية هي ، من أجل هذا ، ومن حيث حقيقها ، وجود عرضي ، وعملية ممكنة زائلة غير جوهرية لا تفضى إلى أى بقاء حقيقى ثابت ». وإنما الشخصية الحقيقية هي تلك المتكونة من مجموع مطلق من الفرديات الذرية المتناثرة المتجمعة في آن واحد في مركز واحد مختلف غريب عنهم . حقاً إن هذا المركز هو من أحد نواحيه حقيقة مفردة خالصة ثابتة ثبات تماسك شخصية هولاء

الذرية ، ولكنه على العكس من خدواء فرديها ، يشتمل على المضمون الحكلى ، ومن هنا يجب أن يعد العنصر الحقيقي الجوهرى ؛ فضلا عن أنه فعلية وواقعية مطلقة ، وقوة كلية ، في مقابل حقيقها المطلقة المزعومة ، وهي الحقيقة غير الجوهرية من أساسها . وهذا المركز يحسب نفسه حينئذ سيد العالم ، والشخص المطلق ، المشتمل في داخله على كل وجود ، والذي لا يوجد في مقابله روح أخرى من نوع أسمى منه . أجل ، إنه شخص : ولكنه الشخص المفرد الأوحد الذي قام يوكد نفسه في مقابل الكل . وهذا كله هو ما يكون ويوطد الكلية الظافرة للشخص الواحد . . . ولكن هذا السيد للعالم ، الشاعر بكونه خلاصة كل القوى الفعلية وجوهرها ، هو الشعور الاسمى بالذات ، الذي يعد نفسه الله الحي (١) .

وواضح كل الوضوح أن الشخصية بهذا المعنى لا تتحقق إلا بالنسبة إلى «الصورة» أو «التصور» أو الكلى المطلق، أو الله، أى عملى وجمه العموم بالنسبة إلى الكلى. أما الفردى فلا قيمة له إلا بأن يفنى فى الكل، أو يخضع للقوانين المكلية للواجب. وبهذا يقضى هيجل على الحرية الفردية، وبالتالى على الفردية المتحققة فى الوجود عن طريق الحرية. وإنما دور الفرد فى الواقع التاريخي والروحي دور الوسيط والمعثبر؛ هو عضو فى التطور العام للروح المطلقة وهى تعرض نفسها على مر الزمان الأبدى، أو هو لحظة لن تقوم بذاتها فى مقابل الروح المطلقة أو الصورة، بل تغوص فى أعماقها وتبتلع فى داخلها. وما يبقى هو ما يخلفه الفرد أعنى نشاطه الروحي، لا هو نفسه. والروح إذن ليست الروح الفردية، بل الروح المطلقة الكلية، التي هى جوهر الأرواح الفردية، وماهيها. والتي تتطور وتنمى مضمونها خلال

<sup>( ، )</sup> هيجل « ظاهريات الروح » ، باب : الروح ، ج : شرط الحق أو الوضع المشروع .

هذه الأرواح الفردية . أجل ، إن هذا الإنماء والتطور يتم خلال الأرواح الفردية ، ولكن هذه لا تقوم بذاتها خلال هذه العملية . وإذا كان هذا التطور يصدر عما للروح المطلقة من حرية وفعل ، فإن الحرية هنا تختلف تمام الاختلاف عن الحرية التي نفهمها عادة ، أي الحرية الشخصية الحقيقية . وإنما الحرية هنا تفهم بالمعني الأسمى المليء بالمضمون ، وهو النماء الذاتي والتحقق الذاتي للعقل أو للروح في كل ميادين نشاطها . فكل ما يصدر عن الروح المطلقة من حضارة ، وكل ما تنتجه من صور للحياة ، دينية وفنية واجتماعية ، كل هذا يحسبه هيجل فعلا من أفعال هذه الحرية . وظاهر من الفعل مقود بمنطق التطور الضروري الذي تسير عليه الروح ؛ وثانياً أنه خارج عن الزمان ، لأن عملية التطور المنطق أو الديالكتيك ، وإن كانت تشتمل على نوع من الحركة ، فإن هذه الحركة ليست حركة فزيائية تقتضي الزمان على نوع من الحركة ، فإن هذه الحركة ليست حركة فزيائية تقتضي الزمان والمكان ، بل حركة عقلية تتم في مملكة الروح العالية عن مملكة الطبيعة ، وجهذا لا تخضع لمقولتي الزمان والمكان ، ما دام هذان لا ينطبقان إلا في مملكة الطبيعة أو التجربة الخارجية أو الظواهر كما أثبت ذلك كتنت .

وهذا هو السر فى أن الزمان عند هيجل لا يقوم بأى دور تقريباً. وكيف يكون له دور فى مذهب يجعل التطور تطوراً منطقياً خالصاً ، هو المرور بخطوات الديالكتيك ، وينظر الى الحقيقة الواقعة على أساس أنها «الروح» أو «الصورة» ، أعنى ما هو بحكم تعريفه خارج عن الزمان ؟! والأمر كذلك بالنسبة إلى المكان . ولذا يقول هيجل : «ان المكان والزمان تحديدات فقيرة سطحية إلى أعلى درجة ؛ والأشياء بتحصيلها لهذه الشكول لا تستفيد إلا قليلا جداً ، كما أنها لا تفقد بفقدانها إلا القليل جداً كذلك (١)». ونراه يضيفهما إلى ميدان الظواهر ، ويحسبها «من نتاج الخيال والتأمل (٢)».

<sup>(</sup>١) هيجل: « مؤلفاته» ، ج: ٢: ص ٢١٧ .

<sup>(</sup>۲) «سؤلفاته » : ج ۱ ، ص ۷۷ .

وحينها يريد تحديدهما يقول إن كلا منهما «تخرُّجٌ مجرد (١)»، أوهما إمكانيتان «للتضاد المطلق» (٢)، وبعبارة أوضح نقول إن كلاً منهما كثرة وتعدد، أو خروج عن الذات، أو سيلان، أوكون بالغير باستمرار بمعنى أنه مركب من وحدات متتالية، هي النقطة بالنسبة إلى المكان، وهي الآن بالنسبة إلى الزمان؛ لكن هذه الوحدات على اتصال، لأن النقطة هنا ليس من شأنها أن تفصل في نسيج الواقع المتصل، ولذا يمكن أن يقال عن النقطة هنا إنها «حدد» أو «موضع» كما قال كنت (٣)، أعنى أنها ليست بذات مقدار، وليست صورة مكانية، مما من شأنه أن يهيء وجود انفصال، وإنما هي بعينها ما يليها وبذا لا يمكن أن تفصل عنها، وإنما تسيل الواحدة في الأخرى. والحال كذلك في وحدة الزمان، أعنى الآن، فإن الآنات هي أيضاً مواضع حدود فحسب؛ وليس في الزمان أي انفصال، بل هو اتصال دائم مجرد صورى (٤).

وإذا كان هذا حال كل من الزمان والمكان ، فما صلتهما بالحركة ؟ أشرنا منذ قليل إلى أن الحركة عند هيجل تدل خصوصاً على الحركة العقلية الخاصة بالديالكتيك . والواقع أن لدى هيجل نوعين من الحركة : الحركة المنطقية أو حركة الديالكتيك ، والحركة الفزيائية أو الطبيعية . ولما كان مذهب هيجل كما رأينا مذهباً منطقياً من ألفه إلى يائه ، فمن الطبيعي ألا يكون لهذا النوع الثانى من الحركة مضمون حقيقى في نظره ، ولذا ينظر إليها أنهاشيء مجرد غير حقيقى ، لا يلبث أن «يرتفع» في داخل «التصور» ، وبالتالى يفقد مركباته اللابسة ثوبى الزمان والمكان . وفي داخل نفسها ، وبغض النظر مركباته اللابسة ثوبى الزمان والمكان . وفي داخل نفسها ، وبغض النظر

<sup>«</sup> دائرة العلوم الفلسفية» . abstrakte aussereinander (١) . نشر ج. بولاند ، ليدن سنة ٢٠ و ١ ، ١ ٤ ٥ ، وما يليه .

<sup>(</sup>۲) «سؤلفاته» : ج ۱ ، ص ۲۲۶ .

<sup>(</sup>٣) « نقد العقد الحجرد » ؛ تأمل رقهم ه ١٦٥ .

<sup>(</sup>٤) نسبة إلى «الصورة » Ideel

عن نسبتها إلى «التصور» أو «الروح» ، نراها لا يمكن أن تفصل عن الزمان والمكان معاً ، فهذان يفترضانها وهي بدورها تفتر ضهما معاً لا الواحد أو الآخر وحده ، وبغيرها يكونان شيئين مجردين . ولذا يدرس هيجل هذه الأفكار الثلاثة معاً في شيء من التفصيل، وذلك في الجزء الثاني من «دائرة العلوم الفلسفية » ، الموسوم بعنوان : فلسفة الطبيعة ، في القسم الأول منها ، أغني في الميكانيكا ، وفي الباب الأول من هذا القسم . ومع هذا فيجب ألا نفسر هذا التداخل بين الأفكار الثلاث ، وخصوصاً بين فكرتي الزمان والمكان ، كما حاول البعض (١) . فكما لاحظ فرنرجنت (٢) بحق ، لا يوجد أدني صلحة بين توحيد هيجل بين الزمان والمكان ، وبين مايشابه هذا في نظرية النسبية أو عند منكو فسكي . وإنما الأصل في هذا التوحيد أن الزمان والمكان عند هيجل من نوع واحد، إن لم يكونا في وجودهما شيئاً واحداً ، كما بين ذلك هيدجر (٣) في تحليله لفكرة الزمان عند هيجل .

فعند هيجل أن المكان يتكون من حقيقة الزمان ، حتى إننا لو حللنا فكرة المكان لانتهينا إلى الكشف عن حقيقة الزمان . ولتحليل فكرة المكان نقول إن الفسكرة الموجهة في تعريفه هي فكرة التخرج (٤) الذاتي ، أو فكرة الكثرة الحجردة للنقط . فالمكان مكون من الهنا (٥) . «والهنا » في كثرتها هي ما يسمى باسم التخرج ، وهذه المكثرة ليست متميزة إلا في التجريد ، أما في الحقيقة الواقعية فإن المكان متصل ، ولا سبيل للتحدث عن انفصال بين أجزائه أو

<sup>( )</sup> مثلا ، ب. هيمن : «المذهب والمنهج في فلسفة هيجل ». سنة ١٩٢٧ ، ض ٤ ه وما يليهـا .

<sup>(</sup> ٢ ) فرنر جنت: «فلسفة الزمان والمكان في القرن التاسع عشر » ، ص١٨٣٠، بون سنة . ١٩٣٠ .

<sup>(</sup>٣) « الوجود والزمان » : ص ٤٢٨ - ٣٣٤ .

Aussersichsein (٤)

<sup>(</sup> ه ) الهنا بالفتح والتشديد تستعمل للمكان الحسى (كليات أبي البقاء) .

هناواته ؛ وهذا يضني على المكان طابع النقطة ، لأن النقطة هي ما لا يقبل الانقسام في الخارج الواقعي . أجل ، إننا نقسمه إلى نقط متميزة ، ولكن هذه التمييزات هي بعينها من نوع الأشياء المتميزة ؛ ولذا لم يكن ثمت مجال للانفصال . ولـكن مجرد تحدثنا عن نقط وكثرة ، يقتضى القول بالسلب أو النفي . ولهـذا وعلى الرغم مما قلنـاه فإن النقطـة ، بحسبانها تميز في المكان شيئاً ، سلب للمكان ، ولكن بمعنى أن هذا السلب يبتى هو نفسه فى المكان ، ما دامت النقطة مكاناً هي الأخرى ، وليست شيئاً مختلفاً عن المكان ، لدرجة أنه من الممكن أن يقال إن المكان نقطة كبيرة كبراً لا متناهياً . ونستطيع أن نصوغ هذا في وصف أدق فنقول كها قال هيجل إن المكان هو النقطية ، أحرى من أن يكون النقطة . وهذه النقطية إذن سلب . وهنا يأتي الديالكتيك لكي يرفع هذا السلب . وفى هذا السلب المرفوع أو سلب السلب أو سلب النقطية تصبح النقطة لذاتها ، وبذا تخرج عما هي فيه في سياق المكان ، فتصير مختلفة عن هذا وعن ذاك، أى لا تـكون بعد ُ هذا، ولم تصر بعد ُ ذاك. وهذا معناه أيضاً أنها تتخذ صورة التوالي بدلا من التتالي (١) . والتوالي معناهالزمان. فكأن رفع النقطية يوزُذن بالخروج عن سكون المكان ، بأن «تتشدد» ضد بقيـة النقط . وهذا السلب للسلب ، بحسبانه (أى السلب الأخير) نقطية ، هو الزمان عند هيجل . وإذا كان لهذا كله معنى ، فلا يمكن أن يكون ، كما يقول هيدجر ، إلا هذا : وهو أن وضع النقطة نفسها لنفسها هو الآنالذي هو الهنا ، والآن الذي هو الهنا ، وهكذا على التوالى . وكل نقطة حين تصبح لذاتها تصبح الآن الهنا. «والنقطة إذن لها في الزمان حقيقة ». فلما

<sup>( )</sup> في «رسالة الحدود» لابن سينا (طبع هندية ، مصر سنة ١٩٠٨) تعريف للتتالى بأنه: « كون الأشياء التي لها وضع ليس بينها شيء آخر من جنسها » وللتوالى بأنه: « هو كون شيء بعد شيء بالقياس إلى مبدأ محدود ، وليس بينهما شيء سما بهما ». ويمكن أن يستخلص من هذا أن الأول للمكان ، والثاني للزمان.

كان التفكير في النقطيــة أو المــكان هو في الآن نفسه تفكيراً في الآن والتخرج بين الآنات ، كان المكان هو الزمان .

وعلى هذا النحو نستطيع أن نحدد طبيعة الزمان . فهو مكون من آنات يرفع كل آن منها الآخر ، ولذا يقول عنه هيجل إنه الوجود الذى ليس بموجود بوصفه موجوداً ؛ وبوصفه غير موجود ، هو موجود ، أى التغيير المعاين . ومعناه بعبارة أوضح أنه انتقال من الوجود إلى اللاوجود أو من اللاوجود إلى الوجود أن كل آن اللاوجود إلى الوجود ، بمعنى أن وجود الزمان هو الآن بحسبان أن كل آن ليس بعد ُ الآن ، أو أن كل آن كان قبل غير حاضر بعد ، أى كان لا وجوداً.

وأبعاد الزمان ثلاثة : الحاضر والمستقبل والماضى . أما الحاضر فيقول عنه هيجل ما قاله عنه من قبل ليبنتس من أنه يحمل فى طياته المستقبل ؛ كما ينعته أيضاً بأنه نتيجة الماضى ، وصادر عنه ، كما سيصدر عنه المستقبل أو الحاضر التالى . ولهذا يعد الحاضر أهم لحظات الزمان فيقول : « فى وسع المرء أن يقول عن الزمان بالمعنى الإيجابى: إن الحاضر هو وحده الموجود ، أما قبل وبعد فغير موجودين ؛ ولكن الحاضر العينى هو نتيجة الماضى وحامل للمستقبل . والحاضر الحقيقي إذن هو ، بهذا ، الأبدية (١) » .

وكما لاحظ هيدجر (٢) بحق ، لاتخرج نظرية الزمان هذه عند هيجل عما هي عند أرسطو : فكلاهما يرى جوهر الزمان في الآن ، وكلاهما ينظر إلى الآن كحد ، ويفسر الآن على أنه النقطة ؛ وأرسطو يقول عن الآن إنه الشيء المعسين أو الهذا، وهيجل ينعت الآن بأنه الهذا المطلق ؛ أولها يربط بين الزمان وبين الكرة ، والثاني يوكد دائرية الزمان . وأرسطو بدوره لا يخرج بفكرته في الزمان عن فكرة الزمان العامية الشائعة . ومع هذا فإن

<sup>(</sup>١) « دائرة العلوم الفلسفية » ، ٥ م إلحاق .

<sup>(</sup> ۲ ) « الوجود والزمان » ، ص ۲۳۶ ، تعلیق ۲ .

بينهما فى هذه الناحية فارقاً كبيراً من حيث الروح العامة لمذهب كُلِّ . فمذهب هيجل كها قلنا عقلى تصورى منطقى ، ولذا لا تلعب فيه الطبيعة ولا الحركة دوراً ظا هراً ، بينا مذهب أرسطو ممزوج بروح طبيعية واضحة ؛ والنتيجة لهذا أنه نظراً إلى ارتباط الزمان بالحركة والطبيعة على النحو الذى بيناه ، فإن الزمان يلعب فى مذهب أرسطو دوراً خطيراً ، ومن هنا كرس له نصيباً وافراً من البحث ، بينا لا تكاد أن تكون له أهمية ظاهرة عند هيجل ، ولذا كاد أن يهمله ، من ناحية الطبيعة .

أما من ناحية الروح ، فقد اضطر هيجل إلى أن يجعل للزمان شيئاً من اعتبار. «ذلك أن الصورة» أو الروح لكي تفض مضمونها على هيئة حضارة أو دين أو فن أو قانون لا بد لها أن تمر في زمان . وسيرها في هذا الزمان هو نوع من كفاح الروح ضد نفسها لتوكيد نفسها والعلاء بها فى سبيل التقدم المستمر الماضي قدماً نحو غاية التطور، ألا وهو وصول الروح إلى تحصيل تصورها الخاص وامتلاكه ، أعنى إظهارها لكل ما تشمل عليه من مضمون. وهذا السير لا يتم فى تقدمه إلا بالقضاء على هذا الآن ونفيه للوصول إلى آن جديد ينفي بدوره ، وهكذا باستمرار . فالروح فى تقدمها إذن سلب لسلب، والسلب لسلب هو الزمان ، فالروح والزمان إذن من هذه الناحية متحدان ، والروح بجوهرها إذن فى الزمان . والروح والزمان معاً يكوّنان التاريخ العام. وما التاريخ بمعناه الأسمى إلا الروح وهي تعرض نفسها في الزمان ، كما تعرض «الصورة» نفسها على هيئة الطبيعة في المكان. والزمان بهذا المعنى ليس بعدُ ذلك الزمان الفزيائي الذي عرفناه من قبل على هيئة تخرُّ ج ذاتي وانفصال وفساد ، وإنما هذا الزمان الروحي ، إن صح هذا التعبير ، خصب غني ، يشتمل في داخله على كل التركيبات الروحية والتحققات الواقعية التي تمت في المـاضي والتي يعلى عليها في الحاضر ثم المستقبل. وعلى مر الزمان تبلغ الروح كمال واقعيتها . وخلال هذا التطور كله توُكد الصورة كل معناها وتحقق كل ما فى مضمونها ، وتمتلىء شعوراً بذاتها ، وتصبح وجوداً

لما هو بالذات على هيئة وجود لذاته . ولكن هذا لا يتم إلا إذا نظر إليها ككل ، أعنى أن العصور المتطاولة المتوالية فى التاريخ لا يمكن أحدها ولا بعضها ولا حتى أكثرها أن يمثل الحقيقة الكلية ، وإنما هذه توجد فى حياة الروح منظوراً إليها فى كليتها المطلقة .

فالروح تظهر بالضرورة فى الزمان، وتظهر فيه طالمًا لم تمتلك بعدُ تصوُّرها الخالص ، أي طالما لم تقريض على الزمان . فاذا ما امتلكت تصورها ، قضت على طابع الزمانية فيها ، وصارت وجداناً مفهوماً وفاهماً معاً . ولذا فإن الزمان مصير الروح المفروض عليها ، طالما لم تكن بعد فى كمال مع نفسها ، أى طالما كان مفروضاً عليها أن تكشف عما في باطنها ، وأن تمتليء شعوراً بنفسها. والروح إذن لا بد لها أن تخرج عن ذاتها الباطنة وتفرغ نفسها فى الزمان ، ولكنها إنما تفرغ نفسها بنفسها ، والسلب هنا سلب للذات. وفي هذا المعرض المتصل تبدو سلسلة مستمرة من الأشكال الروحية ، ورواق من الصور، كل صورة منها مُنسِحَتْ كل ثروة الروح المطلقة، وتسير ببطء، لأن الذات يجب أن تنفذ وتتمثل كل هذه الثروة الباطنة في جوهرها . «ولما كان تمام هذا يتحقق بمعرفة الروح المطلقة لماهيتها ، وفي فهمها لجوهرها أكمل الفهم ، فان هذه المعرفة معناها تمركُزُها بذاتها على ذاتها ونفوذها في باطن نفسها ، وهي حال تترك فيها الروح المطلقة وجودها الخارجي وراء ظهرها ، وتسلم تحققها إلى التذكر. . . فالهدف ، الذي هو المعرفة المطلقـة أو الروح عارفة نفسها بوصفها الروح ، يجد طريقه فى تذكر الأشكال الروحية كما هي في ذاتها ، وكما تحقق تنظيم مملكتها الروحية . والاحتفاظ بها ، منظوراً إليه من ناحية وجودها الحر على هيئة الإمكان ، هو التاريخ (١) » .

وعلينا الآن بعد هذا العرض لنظرية هيجل في الوجود المطلق أن نتأمل

<sup>(</sup>١) « ظاهريات الروح» : الفصل الأخير ، الصفحة الأخيرة (ص ٩٥ه من نشرة لسون ، ج ٣ ليبتسج)

ما فيها بامعان ، لأنها نقطة البدء الضرورية لكل مذهب فى الوجود تلاها ، سواء كان يو يدها ويتوسع فيها، أو يرفضها ويقيم ما يضادها، أو يعلو عليها. والنقط الرئيسية فيها تنحصر فيها يلى :

الـأن الوجود فى مُشاقة مع نفسه ، ويحتوى فى داخله على عراك وتمزُق باطن ؛ ولـكنه عراك ينتهى فى الخطوة التالية ولا يلبث أن يرفع ، ثم يعود من جديد ، وهكذا باستمرار ؛ ولـكن النتيجة العامة هى التطور المتقدم للروح المطلقة على مدى الزمان إلى أن تبلغ فى النهاية تمام امتلاكها لتصورها ، وكمال شعورها بذاتها ؛

٢ — أن الشخصية بمعنى الذات المفردة القائمة بنفسها ليست بذات وجود حقيقى ، وإنما وجودها وجود عرضى ، ليس إلا وسيلة لكى تبلغ الروح المطلقة أو «الصورة» كهالها . وهى ليست عضواً حياً حقيقياً فى تطور هذه الروح ، بل أداة من أدوات هذا التطور و معبر عليه يمر فحسب . والحرية ليست بالمعنى الحقيقى لدينا ، ألا وهو الإمكانية المطلقة للذات المفردة لأن تقول نعم أو لا ؛ وإنما الحرية هى القدرة التي للروح المطلقة على خلق مظاهر تحققها ؛

٣ – أن الروح المطلقة تعرض نفسها فى الزمان كشىء تفرغ مضمونها فيه ، ولا تلبث حين يتم كمال شعورها بذاتها أن تنبذه كبذرة تنبذ القشرة بمجرد بدئها النمو . والزمان تبعاً لهذا شىء فضولى على الروح المطلقة أو غشاء تحل فيه دون أن يكون عنصراً جوهرياً فى تكوينها ، ودون أن يكون له أدنى أثر فى تكييف مضمونها وتحديد مجرى تطورها . ولذا يمكن أن يقال إنه عارض خارجى طارىء لا تحصل الروح بتحصيله شيئاً ذا قيمة لها ، كما أنها لا تخسر شيئاً إن فقدته ، والأحرى بها أن تفقده ، « فإن هدف الطبيعة هو أن تقتل نفسها بنفسها ، وأن تحطم قشرة المباشر المحسوس ، وأن تحرق نفسها

مثل الفونقس ، كى تخرج من هذا التخرج شابة على هيئة الروح (١) » . والتاريخية بوصفها تاريخية لا جوهر حقيقياً لها ، أعنى أن التاريخية المحددة بزمان ومكان معينين ، والتى توجد فيها المسئولية الفردية الصادرة عن الحرية من ناحية وعن الوضع الزماني من ناحية أخرى ، ليس لها معنى في هذه النظرة ، لأن الأمر يتوقف كله على منطق التطور العقلي للروح المطلقة ، وهو منطق يعلو على الزمان المحدد والمكان المعين ، ولا أهمية فيه للحظة التاريخية الراهنة وإنما الأهمية كلها في التاريخ العام والتطور الكلي ، منظوراً إليه لا من ناحية الكلية والوحدة .

تلك هي المقالات الثلاث التي يتضمنها هذا المذهب. فلنأخذ في امتحان كل منها.

أما المقالة الأولى ، وهى أن الوجود فى مشاقية مع ذاته، فصحيحة فى هذا الجزء العام منها أو المبدأ الرئيسي الذي تقوم عليه. فهذا الوجود ممزق ، التناقض جوهره ، والتغير قانونه الذي يجري عليه فى تحققه . والتغير معناه المغايرة ، والمغايرة أن يصير الشيء غير ذاته ، وهذه الغيرية معناها وجود التضاد في طبيعة الوجود . وكما يقول أرسطو إن كل تغير يجرى من ضد إلى ضد . فإذا كان في الوجود تغير ، ففيه بالضرورة تضاد ؛ وإذا كان التغير جوهرالوجود كان التضاد من جوهر الوجود كذلك . وإلا قلنا بالوجود الساكن الذي قال به الإيليون ، كما يقتضيه مذهبهم في الوحدة المطلقة . ولكن هذا الوجود الساكن و هم " . وليس يجدى هنا في شيء أن نقول إن التغير هوالوهم ، وإنه من شأن عالم الظواهر فحسب ، أما عالم الحقائق فعالم ثبات . لأن الحديث من شأن عالم الظواهر فحسب ، أما عالم الحقائق فعالم ثبات . لأن الحديث هذا فإن هنا عن هذا الوجود ، إن فهم على أن حقيقته الثبات ، فإننا لن ننهي إلا إلى خواء أو الوجود ، أو على الأقل يكون في حالة ركود . أعني أن الإمكانيات فيه رتوب تام ، أو على الأقل يكون في حالة ركود . أعني أن الإمكانيات فيه

<sup>(</sup>١) هيجل: « سؤلفاته » ، ج ٧ ، ص ه ٩٠ .

معطلة ، إن جاز لنا حينئذ أن نتحدث عن إمكان ، لأن الإمكان الحقيقي هو ذلك الذي في مقابل الواقع أو المتحقق أو ما هو بالفعل ، وهما لفظان متضايفان ، فلا معنى إذن للإمكانية دون الواقعية . ولذا جعل أرسطو الفعل قبل القوة ، أو الواقع قبل الإمكان (١) . والواقع يقتضى التغير ، لأنه انتقال مستمر من الذات إلى الغير ، حتى لو كان هذا الغير نفسه فى باطن الذات ، على هيئة الحمون . فالوجود ، على هيئة الواقع ، يستلزم إذن التضاد عنصراً مكوناً لجوهره ، أو كعامل على الأقل فى مجري تطوره . ومنطق الوجود يجب بالتالى أن يكون جارياً على هذا النحو ، أي على نحو ديالكتيكي . ولذا كان الديالكتيك ، بمعنى السياق المنطقي من الموضوع إلى نقيض الموضوع، ولذا كان الديالكتيك ، بمعنى السياق المنطقي من الموضوع إلى نقيض الموضوع، المنطق الوجودي ، لا ذلك عليطق القائم على أساس مبدأ عدم التناقض ، وهو المنطق الارستطالي . فان هذا المنطق منطق مجرد ، منطق فكرى مثالي ، أعنى كالرياضيات لا وجود له في حقيقة الواقع ، وهيجل بانشائه لمنطق الديالكتيك قد اكتشف اكتشافاً لا يقل فى عظمته عن اكتشاف كنت لنقده .

ولكن آفة هذا الديالكتيك الهيجلى أنه لا يقف عند حد التعارض بين الموضوع ونقيض الموضوع ، بل يميل دائماً إلى رفع هذا التعارض عن طريق مركب الموضوع . وهذا الميل يسير فى خطوات : أولاها أنه يميز أولاً بين المتقابلات الكاذبة أو الزائفة ، وبين المتقابلات الصادقة أو الحقة . فالمتقابلات الكاذبة هى تلك التي لا يمكن أن تدرك عناصر مكونة للتصور على هيئة الكلى ، ولا على أنها تصور وشكول خاصة لهذا التصور ، وإنما هى حدود مصدرها خيالات التجريد ، وهى حدود تمزق الحقيقة الواقعية إلى ازدواج : مثل الظاهر والماهية ، الحارج والباطن ، العرض والجوهر ، الأثر والقوة ، المتناهى واللامتناهى ، الكثير والواحد ، المادة والروح وما إلى ذلك . ولو

<sup>(</sup>١) ارسطو: « ما بعد الطبيعة » م ١٠ ف ٦ ص ١٠٧١ ب س٣٦ -.٣٠

كانت هذه المتقابلات متقابلات حقيقية ، إذن لأثارت مشكلة تركيب المتقابلات ؛ والحنها ليست كذلك ، ولذا لا يعني بها الديالكتيك الإيجابي ، بل الديالكتيك السلبي . وهذا الديالكتيك السلبي يقوم على أساس رفضها ، على أساس أنها حدود غيرقابلة لأن تعقل فيلاحظ أولا أنه ليس من الممكن الأخذ بحدود طرف دون حدود الطرف الآخر ، فلا يصح مثلا أن نأخذ حدود الظاهر والحارج والعرض والأثر والمتناهي والكثير والمادة ، كما يفعل المذهب المادى ، إذ لاتلبث حدود الطرف الآخر أن تنبثق في الحال؛ كما لا يمكن أن نأخذ بهذه الحدود وحدها دون الأُول كما يفعل المذهب الروحى . وذلك لأن كل زوج من هذه المتقابلات مرتبط كل حد فيه بالآخر كل الارتباط ، إلى حد أن كل زوج مكون في الواقع من حدين متضايقين : فلا يفهم الظاهر إلا بفهم الماهية ، ولا يدرك المتناهي إلا بالنسبة إلى اللامتناهي. كذلك لا 'تعثقل الروحُ إلا بالمادة ، ولا الواحد إلا بالكثير . وإنما الحقيقة إذن في الحدين معاً ، لا في الواحد دون الآخر ؛ والكنها ليست في الحدين معاً بمعنى مجموع الحدين ، فمجموع الحدين هو الآخر لا يكوّن الحقيقة ، وإنما هي في «التصور» العيني المتقوم الذي يضم كلا الحدين في وحدة واحدة يفنيان فيها ، وحدة هي مركب جديد كل الحدة ، ومعنى طريف كل الطرافة بالنسبة إلى مجموع الحدين . وهذا يتم باعطاء معنى جديد خصب لأحـــد الحدين من شأنه أن يضم في داخله الحد الآخـــر كذلك . فالجوهر مثلا يصبح الذات ؛ والمطلق يتعين روحاً مطلقة أو «صورة»؛ والروح ليست شيئاً وراء الجسم ، ولكنها هي أيضاً جسم ؛ والواحد ليس من ورَّاء الكثير ، ولكنه أيضاً كثير في نفس الآن . وبهذا نقضي على كلتا النزعتين : المادية والروحية ، ونرتفع إلى نزعة هي مركب من الا ثنتين ، تقوم على فكرة «التصور» أو الروح المطلقة فى تعينها ونحتق مضمونها .

والخطوة التالية إلى رفع التقابل تتم بواسطة الديالكتيك الإيجابى . فإذا كانت هناك متقابلات كاذبة ، فإن ثمت ، و بالأحرى ، تقابلا واحداً هو المصادق وهو ذلك الموجود بين الوجود واللاوحود ، وعنه تتفرع بقية

المتقابلات . فهذا التقابل صادق لأنه لا سبيل إلى إنكار وجود الشر والباطل والقبيح واللا معقول والموت إلى جانب وجود مقابلاتها ألا وهى الخير والحق والجميل والمعقول والحياة .

غير أن هيجل لا يقف حتى عند هذه المتقابلات الصادقة كما ينعتها ، بل يستمر في رفع التقابل ، فيخطو الخطوة الثالثة والأخيرة ، وهي أن يقضي على هذا التقابل الصادق نفسه . ذلك لأنه لا يستطيع أن يقيم جانب اللاوجود بإزاء جانب الوجود ؛ فيندفع ، وقد استهوته فكرة « الرفع» ، إلى إلغاء جانب اللاوجود لحساب جانب الوجود . فيقول : حقاً إن السلب ضروري في الوجود ، وهو مصدر الحركة في السياق المنطقي الديالكتيكي ، بل روح الواقع . فالحلو من الباطل ليس فكراً وليس حقاً . وإنما هو خلو أيضاً من الفكر، وبالتالى من الحق. والبراءة ليست خاصية الفعل وإنما عدم الفعل لأن الذي يفعل لا بد أن يخطىء ويقع في الشر ؛ والسيادة الحقة ، والسعادة الإنسانية ، ليست هي النعيم العاري من الألم ، فهذا أقرب ما يكون إلى البَّلَّه؛ وتاريخ العالم يدلنا على أن هذا النعيم لا وجود له ، إذ حيث يختني فيه النضال ، « يبدى صفحاته بيضاً » على حد تعبير هيجل. وهيجل ينظر إلى الوجود هذه النظرة الأسيانة إلى حد ما . واكنه مع هذا لا ينتهى عند هذه النظرة ، وإنما يعود إلى النزعة المتفائلة ، فلا ينظر إلى هذه الأشياء المنتسبة إلى اللاوجود على أنها أشياء إيجابية لها من الحقيقة الوجودية بقدر ما للحدود المنتسبة إلى الوجود . بل يقول إن الواقع الحقيقي دائماً معقول، ودائماً خير وحق وحياة، أما اللامعقول والشر والباطل والموت فأشياء غير واقعية ولا حقيقية ، بل هي ُساوبٌ كلها . إنها ننى للواقع والحقيقة ، إنها لا وجود بالمعنى الظاهر لهذا اللفظ ، أى خلو من الوجود . وروح هيجل العامة تنحو هذا النحو المتفائل . وإذا أمكن أن يقال مع الهيجليين ، وعلى رأسهم كروتشه (١) ، إن هيجل

<sup>(</sup>۱) کروتشه : « مقالة عن هیجل » (أو بعنوانها الأسبق : « ماهو حی وما هو میت فی فلسفة هیجل » ) ص ٤٠ – ٤١ . باری ، سنة ۱۹۲۷ . راجع هذا الفصل الثالث بأکمله ، ففیه عرض جید لما بیناه هنا .

لم يكن متفائلا ولا متشائماً ، لأنه كان عبر هذا وذاك ، بحسبان أن التشاوم نفى للحد الإيجابى فى زوج التقابل ، وأن التفائل هو الآخر نبى للحد السلبى هذا القول الذى يمكن أن يقال فى معرض الدفاع فحسب ، لا يمكن أن يثبت إذا ما لا حظنا النزعة الموجهة والفكرة السائدة والروح العامة لمذهب هيجل كله ، فهو فى هذا المذهب نزاع إلى التفاؤل ، بل وإلى التفاؤل الكامل ، هيجل كله ، فهو فى هذا المذهب نزاع إلى التفاؤل ، بل وإلى التفاول الكامل ، وإن كان تفاولا مؤجلا إلى أن تنهى الروح الكلية من إتمام شعورها بذاتها الفيلسوف الذى كان متشائماً أو متفائلا حى النهاية ؟ فإن هذا الدفاع لا ينهض لننى ما قلناه ، وهو أن الروح العامة فى مذهب هيجل روح تفاؤل ، والمسألة المناه فكرة سائدة وميل غالب ، لا مسألة اتجاه خالص من كل ما ينفيه أو حتى يقلل منه . فإن طبيعة الوجود نفسها تقتضى هذه المزاوجة بين هاتين النزعتين المتعارضتين ، ولكن النسبة فى الأخذ بالواحدة دون الأخرى النبية أكبر مما فعله خاصاً بالجانب الآخر ، وهيجل لم يستطع إلا أن يأخذ بجانب بنسبة أكبر مما فعله خاصاً بالجانب الآخر ، أى أنه لم يستطع أن يصل إلى بنسبة أكبر مما فعله خاصاً بالجانب الآخر ، أى أنه لم يستطع أن يصل إلى مركب طريف يفنى فيه أحد الطرفين فى الآخر مناء عضوياً حقيقياً .

والسر فى اتجاه هيجل على هذا النحو هو سيادة فكرة «الرفع» فى كل مذهبه ، حتى إنها لتعد اللحظة الرئيسية عنده فى كل السير الديالـكتيكى . ومن شأن هذه الفكرة أن تميل به دائماً إلى رفع التقابل ، ورفع التقابل يتم دائماً على حساب الحد السلبي ، حد اللاوجود ؛ ولا يجد هيجل فى نفسه قدرة على الصبر حتى نهاية الشوط الديالـكتيكى ، أو بالأحرى لا نهائيته ، لذا ينزع دائماً إلى تفضيل جانب الوجود ، وإزالة جانب اللاوجود قدر المستطاع . ولكن فى هذا خيانة واضحة لمقتضى الديالـكتيك . وهذا ما أخذه عليه أولا كيركجورد .

فقد أشاد كيركجورد بالديالكتيك إشادة كبرى . إذ رأى أن الوجود

بطبعه ديالكتيك مستمر ، أعنى أنه انتقال من الذات إلى الآخر ، واتجاد وانفصال بين المتناهى واللامتناهى : واتصال بينهما وتماسٌ هو فى الآن نفسه احتكاك ومصادمة وصراع . ورأى أن المقولات الرئيسية التى يقول بها : كالبدء، والقلق ، والموت ، والآن ، والوثبة كلها مقولات ديالكتيكية فى جوهرها، بمعنى أنها تتضمن تعارضاً باطناً فى داخلها : فالبدء يتضمن النهاية، والقلق ينطوى على الطمأنينة ، والموت يستلزم الحياة ، والآن نوع من الأبدية ، والوثبة هى فى آن واحد الهاوية والفعل ُ الذى يجتازها . ثم إن للديالكتيك دوراً مهماً هو إثارة القلق والجزع فى الروح ، مما أير هفها ويعلو بها .

ولكنه لا يفهمه على النحو الذى فهمه هيجل ، بل على نحو آخر فيه نقد شديد للديالكتيك الهيجلى . فيقول أولا إن ديالكتيك هيجل ديالكتيك مطرد رتيب متجانس ؛ بيها الديالكتيك الحقيقى ، ديالكتيك الوجود الحى القلق الذى يتعمق نفسه ويفين كل ما فيها ، هو ديالكتيك متقطع غير متجانس ، لأنه ملىء بالوثبات ، مكون من لحظات منفصلة متغايرة من متجانس ، لأنه ملىء بالوثبات ، مكون من لحظات منفصلة متغايرة من الرئيف ، كله عزائم ومفاجآت ؛ وليس به انتقال طبيعى مستمر بسين درجاته ، بل كل درجة يحصلها المرء إنما يحصلها بنوع من الوثبة والطفرة فيه طابع السر . وفكرة الوثبة هذه هي الفكرة السائدة في كل سياق ديالكتيكي عند كيركجورد ، وفيها تأكيد للانفصال وللامعقول ، أي ما يضاد مذهب هيجل تمام التضاد ، لأن هذا المذهب كما رأينا يقوم كله على يضاد مذهب هيجل تمام التضاد ، لأن هذا المذهب كما رأينا يقوم كله على أساس أن كل ما هو واقعي حقيقي ، هو معقول ؛ وكلما هو معقول هو واقعي حقيقي ؛ والتطور عنده متصل . أماكيركجورد فيقول بفكرة الوثبة ، لعدة أسباب لحصها فال (١) بوضوح فقال : إن نظرية الوثبة تجد مجال تطبيقها : أولا : في نقد الهيجلية من حيث أن المذهب الهيجلي يريد أن يبدأ دون افتراضات سابقة . ولكن كيركجورد يعترض على هذا قائلا إنه ليس دون افتراضات سابقة . ولكن كيركجورد يعترض على هذا قائلا إنه ليس

<sup>،</sup> باریس ، علیق ، ، باریس ، باریس ، باریس ، بان فال : « دراسات کیر کجوردیة» ، ص ه ی این با با با کمله ، فهو من خیر ما کتب فی بابه .

من الممكن البدء دون افتراضات إلا إذا قمنا بوثبة ؛ وفضلا عن هذا فإنه لا يمكن البدء إطلاقاً دون وثبة . وثانياً : في نظرية التطور التاريخي ، فهناك وثبة من الإمكان إلى الواقع . وثالثاً : في نظرية مسدارج الحياة ، فإن مدارج الحياة (وهي المدرج الحسي ، والمدرج الأخلاقي ، والمدرج اللايني) لا يفضي الواحد منها إلى الآخر على نحو طبيعي متصل ، بل بنوع من الطفرة من الواحد إلى الآخر . ورابعاً : في نظرية الخطيئة . وخلاصة هذا كله أن الديالكتيك عند هيجل يسير متصلا كمياً ، بينها يسير عند كيركجورد منفصلا كيفياً على هيئة وثبات كيفية .

ثم ينقده خصوصاً فى فكرة «الرفع» ، التى هى فى الواقع المنفذ الواهى فى ديالكتيك هيجل . فالوجود فى حالة توتر مستمر ، ولا سبيل مطلقاً إلى رفع هذا التوتر ، لأنه من جوهر الوجود . والمتناقضات بالنسبة إلى أى موجود لا يمكن أن تنحل ، لأنه لا يستطيع أن يختار الواحد وينبذ الآخر ، بل لا بد له أن يلتى بنفسه فى معترك هذا التناقص ويظل فى حالة توتر مستمر بين الأطراف المتقابلة . وفى هذا التوتر عينه يقوم وجوده. ولوكان هيجل منطقياً مع مذهبه فى التقابل الوجودى لما قال بفكرة الرفع .

ويلاحظ ثالثاً أن الديالكتيك عند هيجل تتكون حدوده من تصورات مجردة ، وبالتالى غير ذاتية ، ولا صلة لها بالشخصية . ومثل هذا الديالكتيك المجرد لا يشارك فى عاطفية الوجود الحي ولا فى ذاتية الكائن المفرد ، ولذا لا ينطبق على الحياة الوجودية بالمعنى الذى يستعمل فلاسفة الوجود والفلاسفة الوجوديون هذا اللفظ . ومن هنا يريد كيركجورد أن يدخل فى هذا التساسل التصورى عند هيجل عنصراً وجدانياً عاطفياً ، خصوصاً أن أهمية الديالكتيك بالنسبة إلى الذات هو فى الارتفاع بتوت ها وانفعالها ، وبالتالى شعورها الحي بالوجود ، إلى الدرجة العليا . وهذا واضح إذا نظرنا إلى طبيعة الوجود كما حددناها . فإنه إذا كان الوجود توتراً ، فليس فى وسع الموجود أن يشعر

بالوجود ، أعنى بالتوتر ، دون انفعال وعاطفة ؛ ولذا فإن من يتأمل فى الوجود يفكر بافكار مشبوبة ملتهبة ، وعلى هذا فإن عنصر الانفعال والعاطفة لا بد أن يدخل فى الديالكتيك الحي الوجودى ، لا الديالكتيك المجرد التصورى الذى نراه عند هيجل .

ذلك نقد كيركجورد للديالكتيك كما يفهمه هيجل. وهو نقد لو تأملناه لوجدناه مقوداً كله بفكرة رئيسية سائدة ، هى فكرة الوجودية . فإن هذه الفكرة تقتضى الذاتية ، والذاتية تقتضى التوتر ، والتوتر يقوم على التفرد والكيفية ، وهذه النواحى الثلاث هى التى منها ينقد كيركجورد الديالكتيك عند هيجل .

وهذا بعينه يفضى بنا إلى نقد المقالة الثانية من مقالات هيجل الثلاث التي أوردناها آنفاً. فإن مصدر الحطأ فيها هو بعينه مصدر الحطأ في نظرية الديالكتيك لديه ، أعنى فكرة الوجودية . وسواء أكان الحطأ في المقالة الأولى هو العلة في ذلك الموجود بالثانية ، أم كان الأمر بالعكس ، فإن النتيجة واحدة وهي : أن ها هنا خطأ في فهم حقيقة الوجود . ونحن نميل إلى تفضيل الطرف الثاني لهذا الانفصال ، فنقول إن الحطأ في نظرية هيجل في الفرد والشخصية هو الأصل في خطأه في نظرية الدمالكتيك ، لأنالديالكتيك تعبير عن الوجود ، وليس فرضاً يفرض عليه ؛ فالنزعة إلى القول بالكلي ، والكلي العيني المتقوم بوجه أدق ، هو الذي دفع بهيجل إلى سلب الديالكتيك طابع التوتر المستمر والتقابل الذي لا ينحل والتعارض الذي لا يرفع . وأياً ما كان الأمر ، فنظرية الشخصية عند هيجل تقوم على أساس غير صحيح من الناحية الوجودية .

ذلك أن الوجودية (١) الحقيقية ليست تلك التي يفهمها هيجل ، فإن

<sup>(</sup>۱) تستعمل هذه الكلمة فيما يقابل كلمة العجم الله Existence أو Existenz وذلك للتمييز بينها وبين كلمة « وجود » العامة Sein ، Etre ونقصد بها ما يقصده منها الفلاسفة الوجوديون وخصوصاً كيركجورد : أعنى الشعور بالوجود شعوراً حياً وتحقيق ما فيه .

هذا لا يميز ، أو لا يكاد يميز ، بين الوجودية وبين الفكر ، بل يجعلهما شَيْئًا واحداً ، شأنه في هذا شأن المثالية الألمانية بوجه عام ، خصوصاً عند فشته . وهذا إنما يتم على حساب الوجود لصالح الفكر ، مما يسلب الوجود تقومه وتحققه الباطن ، ويخلع عليه طابعاً من التجريد ، هذا الطابع الخاص بالفكر . وفي هذا نبذ للوجود وتشبث بالمجرد . وإذا كان هيجل ، والحق يقال ، قد حاول أن يطامن من حدة هذا الإفراط في إفناء الوجود في الفكر ، مما نجد نموذجه الأعلى عند فشته ، ومال عن طريق فكرة التقوم بالنسبة إلى الكلي إلى أن يضني على الفكر شيئاً من طابع الوجود ؛ ــ فانه لم يسر في هذه المحاولة إلى نتيجةواضحة فيما يتصل بهذا التوكيد لمعنى الوجود إلى جانب معنى الفكر . ولذا بقي مذهبه في مجموعه مذهباً عقلياً ، الأولية والأولوية فيه للفكر على الوجود ، ولم يحتلف بهذا كثيراً عن مثالية فشته . وهذا أيضاً ما أخذه عليه شلنج، وإن كان هو الآخر سائراً في نفس الاتجاه إلى حد بعيد لا يميزه من هيجل ولا من فشته كثيراً ؛ فهو يقول : \_إن التصور المجرد الحالى، وهو الذي على نحوه ينظر هيجل إلى الوجود ، ايست به حاجة إلى أن يمتليء ، لهذا السبب عينه وهو أنه خا ل. فليس التصور هو الذي يملأ نفسه ، وإنما الفكرة، أعنى أنا، أنا المتفلسف الذي يمكنني أن أشعر بالحاجة إلى السير من الحالى إلى المليء (١) . ومعنى هذا أن الشخص المفكر ، بوصفه كائناً موجوداً ، ذو نصيب في هذا الفكر . والوجود الذاتي للفرد العارف إذن لا ينفصل عن فكره .

والعلة فى أن الفكر يقضى على الوجود هو أن الوجود الحى ، أعنى المشعور به ، نسيج من الأضداد والمتقابلات ، وإذا كان كذلك فان الشعور به لا يتم إلا بمعاناة ما فيه من توتر عن طريق تجربة حية مباشرة ، أى دون أدنى

<sup>(</sup>۱) شلنج : «مجموع مؤلفاته» ، ج ۱۰ ، ص ۱۲۹ ، اشتوتجرتوأوجسبرج، سنة ۳۳۹ .

توسط . ولكن الفكر توسط ، لأنه صورة بين العارف وبين موضوع المعرفة ، وليس معاناة مباشرة ولا معاينة حية . ثم إن الفكر أو العلم يقوم على الحكلى ، بينا الوجود وجود فردى شخصى جزئى ؛ ولذا اتسم الفكر بطابع العموم ، واتسم الوجود بطابع التفرد أو الفردانية ، وكان المثل الأعلى للأول الموضوعية ، بينما الذاتية أو الشخصية هى القيمة العليا للوجود الحي المشعور به . والنتيجة لهذا كله أن الفكر مضاد للوجود .

وهنا كانت الثورة الهائلة التي أحدثها أو أنذر بها كيركجورد . فبعد أن كان الفكر هو الذي يضع الوجود ، كما عبر عن ذلك ديكارت في مقالته المشهورة : أنا أفكر ، فأنا إذن موجود ؛ صار الفكر مضاداً للوجود . وتبعاً لهذا ، فانه كلما زاد الفكر قل الوجود ، وكلما زاد الوجود قل الفكر . ونقصد هنا الفكر بطريقة موضوعية لا طريقة ذاتية ؛ فان هذه من شأنها ، على العكس من ذلك ، أن تزيد في الشعور بالوجود ، وبالتالي في الوجود . وإذا نحن بدأنا من الفـــكر كي نصـــل إلى الوجود ، لم نصل إلى شيء ، كما برهن على ذلك كنت في نقده للحجة الوجدودية الخاصة بإثبات وجــود الله ابتداء من الفكر . ولكننا نستطيــع ، على العــكس من ذلك، أن نبلغ الفكر ، إذا ما ابتدأنا من الوجود . وبهذا يكون في وسعنا أن نحل المشكلة الكبرى التي تحطمت عليها رؤوس الفلاسفة السابقين جميعاً أعنى مشكلة الانتقال من الفكر إلى الوجود . فهوُّلاء لم يستطيعوا حل المشكلة إلا بالفرار منها ، بأن جعلوا الفكر هو الحالق للوجود كما ادعت المثالية الألمانية ، أو لِحَاْوا إلى سلطة عليا خارجية تضمن لهم هذا الانتقال ، هي الله ؛ وهذا أو ذاك لا يحل المشكلة في شيء . ولهذا فان الوضع الصحيح لهذه المشكلة هي أن نبدأ بالوجود لكي نصل منه إلى الفكر ، كشيء من بين عدة أشياء يتصف بها الشخص الوجودى ، أو الوجود الحي .

والآن فما معنى الوجود ؟

هنا يجب أن نعود إلى نقطة البدء في هذا الفصل ، أى أن نعود إلى تقسيم الوجود إلى نوعين : وجود عام أو مطلق ووجود معين . أما الوجود العمام فقد عرفنا نظريته ، خصوصاً عند هيجل ، وانتهينا إلى أن هذا الوجود العام ليس وجوداً حقيقياً ، لأنه : إما وجود محدد صرف فيه النظر عن كل تعين ولم نصل إليه في الواقع إلا بالتجريد من الواقع ، وإما وجود كلي على هيئة الروح المطلقة أو «الصورة» أو «التصور». وهذا الوجود ، وإن كان أقرب إلى الواقع من الأول ، وأكثر ميلا إلى العينية والتقوم ، فانه هو الآخر نوع من التجريد ، إذ فيه يفني الفرد أو الشخصية في كلي غامض الإنسطيع أن نحده ونعينه إلا بواسطة الفرد ، أي أننا سنضطر إلى العود لا نستطيع أن نحده ونعينه إلا بواسطة الفرد ، أي أننا سنضطر إلى العود الحقيقي ، قد فهم على نحو يسلبه هذا الطابع ، خصوصاً معني الحرية ومعني الانشقاق والتوتر في داخل الوجود . فكأن فكرة الكلى المتقوم عند هيجل لا تزال بعيدة عن حل المشكلة ، وإن سارت في طريق هذا الحل خطوة أو خطوات .

وإنما يتم الحل الحقيقى بنبذ فكرة الكلى ، والقول بالجزئى أو الفرد . فالوجودية معناها الفردية ؛ والفردية معناها الحرية ؛ والحرية معناها وجود الإمكانية .

ولبيان هذا نقول إن الوجود المعين ينقسم إلى ثلاثة أقسام: وجود الموضوع، ووجود الذات، والوجود في ذاته. أما وجود الموضوع فنقصد به وجود الموضوعات الحارجية عن الذات العارفة أى وجود الأشياء في الزمان والمكان، سواء أكانت هذه الأشياء روحية أم مادية، واقعية محسوسة أم مثالية ذهنية. والحاصية الرئيسية لهذه الأشياء ولهذا النوع من الوجود أنه وجود أدوات، أى أشياء يحيل بعضها إلى بعض ويستخدم بعضها لبعض ؟ ثم إنه وجود ليس يعرف ذاته. وعلى العكس من ذلك نجد الوجود الثانى، أعنى وجود الذات

أو الأنا: فإن الأصل فيه أنه يعرف ذاته ، وقيمته الكبرى في هذه المعرفة اللذاتية الباطنة ، التي يكون فيها الأنا في علاقة ونسبة مع نفسه ، وهذا يميزه أيضاً من الخاصية الأولى لوجود الموضوع ، فان الإحالة في حالة هذا الوجود من موضوع إلى موضوع آخر غير نفسه ، بينا الإحالة في حالة وجود اللذات إلى نفسها ، وهي إحالة لا تتسم بسمة الأداة كما في الموضوعات ، بل بسمة التوتر الحي والكلية الحصبة التي تحاول أن تفض مضمومها بواسطة الايغال المستمر في الاستبطان الذاتي . ولا يجوز أن يقال هنا : إنني في حالة الاستبطان أو المعرفة الذاتية أجعل من ذاتي موضوعاً ؛ صحيح أنها موضوع لذاتي أيضاً ، ولكنه موضوع على كل حال . نقول إن هذا القول غير جائز ، لأنني في هذه الحالة لا أكون ذاتي بالمعني الوجودي ، وإنما أكون موضوعاً للمعرفة ، لا للوجود ، لا يكاد أن يفترق في شيء عن أي موضوع آخر . وفي هذا سقوط للذات في الواقع ، كما أشرنا إلى هذا من قبل ، لأن فيه نقصاً للوجودية بسبب هذا التوسط الصادر عن العلم والفكر . والنتيجة لهذا وجود الذات وجود عيل إلى وجود نفسه .

ونحن سمينا الوجود الأول وجود موضوع لأنه وجود بالنسبة إلى ذات ؛ أما إذا صرفنا النظر عن هذه النسبة ، فإن هذا الوجود يسمى الوجود في ذاته . وهذا الوجود في ذاته ، أو ما يسمى أحياناً باسم الشيء في ذاته ؛ حصوصاً كما يفهمه كنت ، لا يمكن معرفته كما هو في ذاته ؛ وبما هو في ذاته ؛ هو س مجهولة ، افترضها كنت افتراضاً لا يبرره حتى منطق مذهبه (١) . ولذا نبذها حتى أتباعه أنفسهم ؛ وأحسن ما يمكن أن يقال عنها إنها فرض محدد قصد به إلى وقف المعرفة الإنسانية عند حد معلوم ، ليس عليها أن تتجاوزه . وإذا كان الأمر على هذا النحو ، فإن هذه الفكرة وما يناظرها

ر) راجع كتابنا: «شوبمور»، ص ٣٠، ص ٧٧. القاهرة، سنة ١٩٤٠

من وجود ينتسبان بالأحرى إلى نظرية المعرفة ، لا إلى نظرية الوجود ، وهذا يكفينا مؤونة البحث فى قيمتها هنا بالتفصيل ، فلندعها ونظرية المعرفة تفعل بها ماتشاء.

بقيت بعد هذا فكرتا وجود الموضوع ووجود الذات . فهل نرد الواحد إلى الآخر كما تفعل المثالية برد الموضوع إلى الذات ، أو المادية بردها الذات إلى الموضوع ؟ كلا ، ليس لنا أن نفعل هذا أو ذاك . ذلك لأننا إذا رددنا الواحد إلى الآخر ، لم نستطع أن نفهم الواحد ولا الآخر. فوجود الذات لا يمكن أن يفهم مستقلا عن عالم من الموضوعات فيه تحقق الذات إمكانياتها عن طريق الفعل وممارسة الأدوات ، بل لا بد لها أن تظهر في عالم تبذل فيه حريتها وتنتقل فيه ماهيتها من الإمكان إلى الواقع . أجل ! إن هذا سيؤدى إلى سقوطها ، ولكنه سقوط ضرورى ليس فيه معنى القدح ، أو على كل حال لا بد أن يكون ، وإلا بقيت إمكانية معلقة على هيئة وجودية ممكنة . والإمكانية المعلقة لا معنى لها إذا ظلت على هذا النحو من التعلق دون أن يكون ثمت تحقق أو ابتداء تحقق ، كها أشرنا إلى هذا من قبل. وما دام التحقق لا يتم إلا في العالم ، عالم الموضوعات ، فإن الذات لا بد أن توجد في العالم . فالوجود ــ في ــ العالم إذن صفة ضرورية لا بد أن يتصف بها الوجوّد الممكن ، أو الماهية الذاتية ، كما بين لنا ذلك هيدجر . وبالمثل لا يمكن أن نرد وجود الذات إلى وجود الموضوع ونشتق ذاك من هذا ، لأن في هذا قضاء على الذاتية ، إذ ستصبح الذات موضوعاً من جملة الموضوعات في العالم ، وفي هذا إلغاء لجوهرها ، أي إلغاء لها . ولك أن تسأل بعد هذا : ولماذا لا نعَّدها موضوعاً من الموضوعات في العالم ؟ أو ليست الذات الواحدة في مقابل ذوات أخرى لا تقل عنها ؟ أو لسنا نضع هذه الذات ، لاكذات كلية واحدة ، بل كذوات عدة ، وإلا وقعنا فيما أردنا تجنبه ، أعنى الكلى المطلق عند هيجل ؟

والجواب عن هذه الأسئلة يستدعى البحث فى معنى الذات التى نقصدها هنـا .

أما الذات فهي الأنا المريد : فالشعور بالذات يتم في هذا القول : أنا أريد . ولكي يجد المرء ذاته ، فعليه أن ينشدها في فعل الإرادة ، لا في الفكر بوصفه فكراً ، أعنى الفكرحالة " لاعملية " . ومن هنا كان الحطأ في مقالة ديكارت ، كما أشرنا إلى هذا من قبل . فإن الفكر فكراً لا يمكن مطلقاً أن يوَّدى إلى الوجود ، وبالتالى إلى إثبات وجود ذات ، اللهم إلا إذا فهمنا الفكر هنا بمعنى فعل الفكر . فهذا وحده يمكن إنقاذ مقالة ديكارت . ولكنه إنقاذ لا يمكن أن يفيده في شيء ، أعنى ديكارت ، لأننا سنكون هنا في الواقع بازاء مصادرة على المطلوب الأول ، أو على الأقل بازاء تحصيل حاصل . لأن معنى هذه المقالة سيكون في هذه الحالة على هذا النحو: أنا ، أنا الذات المفكرة ، موجود . ولن نكون حينتذ بازاء انتقال من الفكر إلى الوجود ، بل انتقال من الذات إلى الوجود ، أو ــ والمعنى واحد ــ من الذات إلى الذات ، أو من الوجود إلى الوجود ، أى أننا هنا بازاء تحصيل حاصل . فكأن ديكارت إذن بهذه المقالة التي طنطن بها حتى أصم الآذان لم يقل شيئاً . ولذا نجد بعضاً من أنصار ديكارت يحاول أن يصوغها في هذه العبارة : أنا ، أنا المفكر ، فأنا إذن موجود . وُلكن هذا خروج عما قصد إليه ديكارت ، ألا وهو أن ينتقل من الفكر إلى الوجود ، وقول بما نذهب إليه هنا وهو أن الشعور بالذات يأبي بواسطة الإرادة أو الفعل ، لأن الأمر سيرتد حينئذ إلى فعل الفكر بوصفه فعلاً إرادياً، بعد أن كان يقصد به الفكر كحالة . ولهوُّلاء الأنصار أن يصوغوا قول ديكارت في الصيغة التي تستهويهم، ولكن بشرط ألا يحرجوا بها عن المعنى الذى رمى إليه . وهم هنا قد جاءوا بعكس ما قال ، فان شاءوا أن يصوغوها على هذا النحو فلهم ما يشاءون ، لكن بشرط ألا يزعموا أن هذا هو مذهب ديكارت.

ولذا كان مين دى بيران مصيباً كل الإصابة حين نقد مقالة ديكارت على أساس فكرة الإرادة . فاستبدل بهذه المقالة مقالة تضادها ، هي : « أنا أريد ، أنا أفعل ، فأنا إذن موجود» (١) . وقال : « إذا كان ديكارت قد اعتقد أنه وضع المبدأ لـكل علم ، والحقيقة الأولى البينة بنفسها ، بأن قال : « أَنَا أَفْكُر ، فَأَنَا إِذِن شيء أُوجوهر يفكر» — فإننا نقول خيراً من هذا ، وبطريقة حاسمة ، معتمدين على بينة الحس الباطن التي لا تقبل الاتهام : أنا أفعل ، وأريد ، أو أفكر في ذاتي في الفعل ، إذن أنا علة ، إذن أنا موجود، أو أوجد حقاً على صورة علة أو قوة » (٢) . ثم يربط الإرادة بالحرية ، لأنه حيث لا توجد حرية ، فلا إرادة ولا فعل ؛ فاذا قلنا بالارادة،فلا بد أن نقول بالحرية . ولا معنى بعد هذا لوضع الحرية موضع التساوُّل والإشكال : « إن وضع الحرية موضع الإشكال والمسألة معناه وضع الشعور بالوجود ، أو بالأنا ، وهما لا يفترقان عنها فى شيء إطلاقاً ، موضع الاشكال كذلك . وكل سوأل عن هذه الواقعة الأولية يصير عبثاً ، لهذا عينه : وهو أن نجعل منها مسألة ومشكلة . إن الحرية ، أو فكرة الحرية ، إذا أخذت كها هي في ينبوعها الحقيقي ، ليست شيئاً آخر غير الشعور نفسه بفعلنا أو بقدرتنا على الفعل وعلى خلو المجهود المكوّن للأنا » (٣). وعلى هذا فالشعور بالذات لا يتم ، في نظر مين دى بيران ، إلا بممارسة النفس لقوتها الحاصة ، ممارسة حرة خالصة من كل قيد من قيود الضرورة أو المصير أو أية قوة خارجية من قوى الطبيعة .

فالشعور بالذات هو الشعور بالأنا المريد . ولما كانت الإرادة تقتضى الحرية ولا تقوم إلا بها ، فالشعور بالذات يقتضى الشعور بالحرية . ومن هنا فإن الذات والإرادة والحرية معان متشابكة يؤيد بعضها بعضاً ، إن لم يقم

<sup>(</sup>۱) مؤلفات « مین دی بیران» ، نشرة کوزان ، ج ۳ ، ص ه ۱۹ .

<sup>(</sup>  $\gamma$  ) « مؤلفات مین دی بیران غیر المنشورة » ، نشرها ارتست ناق ، ج $\gamma$  ،  $\gamma$  ،  $\gamma$  ،  $\gamma$  . ( $\gamma$  ) الرجع نفسه :  $\gamma$  ،  $\gamma$  ،  $\gamma$  . ( $\gamma$  ) الرجع نفسه :  $\gamma$  ،  $\gamma$  ،  $\gamma$  .

مقامه . ولهذا فإن الشعور بالذات يزداد بمقدار ما يزداد الشعور بالحرية ، بالتالى بالمسئولية . والذات الحقة ، الذات البكر التي تستمد وجودها من الينبوع الصافى للوجود الحقيقى ، هى الذات الحرة إلى أقصى درجات الحرية ، الحاملة لمسئوليتها بكل ما تتضمنه من خطر أو قلق أو تضحية ؛ والحرية إذن هى رمز الألوهية فى الإنسان ، والمعنى الأعلى لمكل وجود إنسانى .

ولكن الحرية تقتضى الإمكانية ، لأن الحرية تتضمن الاختيار ، وكل اختيار هو اختيار بين ممكنات . فإذا كان جوهر الذات هو الحرية ، فهاهيها تقوم إذن فى الإمكانية . ولكن الإمكانية هنا ليست إمكانية مطلقة بمعنى أنها خالصة من كل تحقق ، بل لا بدلها أن تتحقق ، وإلا لما كانت خليقة باسم الإمكانية ، كما قلنا ذلك من قبل مراراً . ومعنى تحققها أن تختار من بين الممكنات ، حتى إذا ما تم الاختيار ، انتقلت الذات من حالة الحرية إلى حالة الضرورة . ولهذا يقول كيركجورد : «إن الحرية ديالكتيك لمقولتين : هما الإمكان والضرورة » (١) . والضرورة هنا هى التحقق للإمكانية على هيئة : وجود — فى — العالم . ومن هذه الناحية إذن نثبت أيضاً ما قلناه من قبل من أن الذات لا بد أن توجد بين موضوعات ، على صورة : وجود — فى — العالم .

نحن إذن بازاء نوعين من الذات ، أو بالأحرى من وجود الذات : ذات مريدة حرة لا تحتوى غير إمكانيات لم تتحقق بعد ، وذات قد اختارت فتحقق بعض إمكانياتها وهي في طريقها إلى تحقيق الكل ، وهذا التحقق يتم في وسط أشياء . ووجود الذات على النحو الأول هو ما يسمى باسم الوجود

<sup>( )</sup> كبركجورد : «المرض حتى الموت» ، الترجمة الفرنسية لكنود فرلوف وجان جاتو ( بعنوان : « مقالة في الياس» ) ، ص 🔥 ، باريس سنة ١٩٩٩ .

الذاتى الممكن ، ولما كانت هذه الإمكانيات جوهر الذات وماهيها ، فيمكن أن تستمى باسم الوجود الماهوى (1). فالوجود الماهوى هو الوجود الذاتى على صورة إمكانيات ذاتية لم تتحقق كلها بعد ، أو لم يتحقق مها شيء . وهو وجود يمتاز خصوصاً بالحرية المطلقة ، الحرية التى تريد اللامتناهى على نحو لا نهائى ، على حدد تعبير كيركجورد الجميل . والصلة فيه ليست صلة بين ذات وذوات أخرى ، أو بين ذات وأشياء فى العالم وإنما هى صلة بين الذات وبين نفسها ، ومن هنا لا يمكن أن تكون موضوعاً . أما فى حالة وجود الموضوع ، فإن الصلة هى بين الشيء أو الذات وبين شيء أو ذوات أخرى .

وفكرة الصلة هنا أو الرابطة هي الفكرة الرئيسية المميزة في هذا التقسيم لأنواع الوجود ، وعلى أساسها إذن نستطيع أن نقسم الوجود كما فعل يسبرز (٢) إلى ثلاثة أقسام ، ونقصد بالوجود هنا وجود الذات : وجود الذات على هيئة الآنية التجريبية ، ووجود الذات كشعور بمعني عام ، الذات على هيئة هذا الجسم ، أو هذا الفرد ، مع شعور غير محدد بذاتي بين أشياء على هيئة هذا الجسم ، أو هذا الفرد ، مع شعور غير محدد بذاتي في مرآة قيمتي في نظر البيئة المحيطة بي . ولكني حين أنظر إلى نفسي ذاتا في مقابل ، أو إلى جوار ، ذوات أخرى شاعرة بنفسها كشعور ذاتي بنفسها الى درجة أن الواحدة تقوم مقام الأخرى ، لكن لا بمعني أن كل ذات هي بعينها الأخرى ، لكن لا بمعني أن كل ذات هي بعينها الأخرى ، لكن يمعني أن كل ذات هي بعينها الأخرى ، لكن بمعني عام ، أو هو الذاتية إطلاقاً . وكل شعور يكون في هذه الحالة مشاركاً في هذا الشعور المطلق ، بالقدر الذي يكون به مدركاً من الموضوعات الحارجية ما يدركه كل شعور آخر لذات أخرى ، مدركاً من الموضوعات الحارجية ما يدركه كل شعور آخر لذات أخرى ،

<sup>( 1 )</sup> Existenz بالمعنى الذي لهذا اللفظ في فلسفة الوجود عند هيدجرويسبرز.

<sup>(</sup>۲) کارل یسبرز: « فلسفة » ج ۱ ، ص ۱۳ – ۱۰ ، برلین ۱۹۳۲

والصلة هنا إذن صلة بين ذات و ذوات أخرى ، بينها كانت في حالة الوجود الأول صلة بين ذات وموضوع في الواقع التجريبي . ولكن حينها تصبح الصلة بين الذات وبين نفسها ، تكون في حالة الوجود الماهوى . وبذا نستطيع الإجابة عن الأسئلة التي وضعناها من قبل ، فنقول : إننا لانستطيع أن نعد الذات موضوعاً من الموضوعات في العالم إلا بالمعني الأول للوجود اللذاتي . وعن السوال الثاني نستطيع أن نجيب قائلين : أجل ، إن الذات المواحدة في مقابل ذوات أخرى ، ولكن هذا ليس الوجود الحقيقي للذات الحقيقية ؛ وإنما الوجود الحقيقي هو الوجود الماهوى ، لأن الصلة فيه بين الذات وبين نفسها ، وليس في هذا إذن شيء من التشويه لها أو النقص من قدرها ، أو الحلط بينها وبين الأشياء الأخرى من ذوات أو أدوات . وهذه الذات إذن ستكون ، لا كلية كما يزعم هيجل ، بل فردية إلى أقصى حدود الفردية ، وإن شئت فقل إنها الفردية المطلقة . وبهذا يتم الحواب عن السوال الثالث والأخير .

وهذه الفردية المطلقة أو هذا الأنا هو الوجود الأصيل ؛ أو هو الأصل الذي أصدر عنه في كل أفكاري وأفعالي ، أو كما يقول يسبرز ، «إن هذا الوجود الماهوي هو ما هو على صلة بذاته » (١) ، أو كما يقول كيركجورد : «إن الأنا هو صلة تتصل بنفسها ؛ أو بعبارة أخرى ، إنه ، في الصلة ، الاتجاه الباطن لهذه الصلة ؛ والأنا ليس هو الصلة ، ولكنه عود الصلة على نفسها ... وفي الصلة بين حدين ، الصلة تُدُخل عاملاً ثالثاً على هيئة وحدة سلبية . والحدان على اتصال بالصلة ، وكل يوجد من حيث صلته بالصلة ، فئلا بالنسبة إلى النفس ، الصلة بين النفس وبين الجسم حيث صلته بالصلة ، فئلا بالنسبة إلى النفس ، الصلة بين النفس وبين الجسم على اتصال بنفسها ، فإن هذه الصلة الأخيرة حد ثالث إيجابي ، ونكون هنا على اتصال بنفسها ، فإن هذه الصلة الأخيرة حد ثالث إيجابي ، ونكون هنا

<sup>(</sup>١) يسبرر: الموضع بعينه ، ص ١٥.

بازاء الأنا » (١) . أعنى أن الصلة بين الذات ونفسها ليست صلة سلبية ، بل صلة إيجابية فيها تكون الذات فى حالة امتلاك لنفسها وشعور بذاتها ، على نحو مقارب لما يقوله هيجل عن الروح الكلية .

هذه الصلة الذاتية هي الصلة العليا التي تتصف بها الذات في حالة صفائها وبكارتها ، وفيها تكون وحيدة مع نفسها ومع مسئوليتها الهائلة ، شاعرة بأن لها معنى لا نهائياً شعوراً يصدر إليها من كون حريتها مطلقة، وهي حالة تقرب من تلك التي نشدها كبار الصوفية وعبرت عنها القديسة تريزا الآبلية فقالت : « أنا وحدى مع الله وحده » ؛ وهو قول لو ترجم إلى لغة الفلسفة لـكان معناه تماماً : أنا وحدى مع ذاتى وحدها . وهذا ما قاله كيركجورد أيضاً حين جعل الحد الثالث في الصلة بين الذات ونفسها هو الله ، لأن الله ليس ثمت إلا من أجل الفرد. فكأن الذات في حالة الوجود الماهوى إذن في عزلة كاملة ، قد غلق من دونها كل باب وكل نافذة لا تفتح على ذاتها، لأن أي اختلاط مع الذوات الأخرى أو مع الأشياء في العالم فيه تدنيس لها ، وتعكير لصفائها ، وفض لبكارتها . والوجود الحقيق إذن هو الوجود الذاتي ؛ أما الوجود الموضوعي ، أعني الوجود بين الموضوعات ، والحياة على غرار الموضوعات ، فوجود زائف. هو وجود تشتت وضلال وتزييف للذات الحقة ، لأنني لا أكون فيه مالكاً لذاتي ، بقدر ما تكون الأشباء مالكة لى . ماذا أقول ! بل إنني أكون فيه مِلْكَا للموضــوعات ، فانياً فيها فاقداً بهذا ذاتى فيها ومن بينها . وفي هذا يقوم سقوطها .

فالسقوط إذن يأتى بانتقال الذات من حالة الوجود الماهوى أو الممكن ، إلى حالة الوجود العيني المتحقق في العالم ، وهو المسمى باسم الآنية (٢) .

<sup>(</sup>۱) كبركجورد: الكتاب نفسه ص <sub>۱۱</sub> – ۲۲ .

<sup>(</sup> ٢ ) راجع ما قلناه من قبل ص ه ، تعليق-عن هذا اللفظ وإمكان استعاله ترجمة للكلمة Dasein ولذا فمن الآن فصاعدا سنستعملها ترجمة لهذا اللفظ ،

وفيه يكون المرء في حالة : وجود ــ في ــ العالم بين أشياء أو موضوعات . وجوهر الموضوع الإحالة على هيئة أداة تحيل إلى غيرها كوسيلة لها . وسأكون كذات في العالم إذن موضوعاً، وبالتالي أداة . ومن هنا أولا ، أي بوصني أداة كأى موضوع آخر ، تسقط قيمة الذات بوصفها ذاتاً . وفضلا عن هذا فإن الذات بين الذوات الأخرى في العالم لا تستطيع إلا أن تفني فيها ، ومن هذه اللوات الأخرى يتكون كائن هائل مجرد هو المسمى باسم «الناس»: وحينئذ لا أفكر إلا كما يفكر «الناس» ، ولا أعمل إلا وفق ما يرتضيه « الناس » ، وسيكون « الناس » في هذه الحالة مصدر التقويم والفكر والفعل، وبالتالى مصدر الوجود . وبذا تفقد الذات صلتها الحقيقية ، أعنى صلتها بنفسها ، وتصبح صلتها مع الغير ، وهم فى هذه الحالة الناس ، ثم الأشياء . ولما كانت الصلة بالذات هي الحقيقية وحدها ، فإن هذا الاتصال بالغير وبالأشياء سقوط للذات . وهو سقوط يتدرج تبعاً لكيف الغير وكمَّه . فإذا كان مع أكبر عدد من «الناس» ، فإنه يكون إذن في أكبر حال من السقوط من حيث الحكم ؛ وإذا كان مع الأشياء أكثر مما مع الناس ، كان السقوط أشنع من حيث الكيف . ولما كان الكيف أعلى من الكم ، فإن هذا السقوط الثانى أشنع من الأول . والنتيجة لهذا أن الشرف في رتبة الوجود يتناسب تناسباً عكسياً مع الاتصال بالغير أو بالأشياء ؛ أو ، على حد تعبير جبريل (١) مارسل ، كلما زاد الملك نقص الوجود . وتحليل هذا السقوط يكوّن الجزء الرئيسي من كتاب « الوجود والزمان » لهيدجر ، وبخاصة في الفصل الرابع من القسم الأول ( بنود : ٢٥ ، ٢٦ ، ٢٧) .

ولكن هذا السقوط ضرورىكما قلنا ، لأن الوجود الممكن لا بد أن يتحقق على هيئة الآنية ؛ وذلك بأن يعلو على نفسه ، وبنــوع من التصميم والعزم

<sup>(</sup>١) راجع كتابيه: «يوميات ميتافيزيقية»، ط ، سنة همه، ؛ و«الملك والوجود»، ١٩٣٨. وراجع مقاله في هذا المعنى في كتابه: «من الآباء إلى النداء»، صنى ٥٠ - ٠٠.

يمقق شيئاً من إمكانياته فى العالم بين الذوات الأخرى ووسط الأشياء والموضوعات . ولعل هذه الضرورة هي العلة في أن هيدجر لا يريد أن يفهم من هذا السقوط أى معنى من معانى القدح ، ولا يربطه بأية صلة من صلات التقويم . فيقول إن السقوط لا يتضمن أى تقويم سلبي ، وإنما كل ما يدل عليه هو أن « الآنية هي أولا وبالذات في « العالم » المثير للهم . . . فإن سقوط الآنية يجب ألا يفهم على أنه « انحدار» من « حالة أصلية » أسمى وأطهر ، إذ ليست لنا عن هذا أية تجربة من الناحية الموجودية ، كما أننا لا نملك عنه من الناحية الوجودية أية إمكانية أو دليل للتفسير (١) ». ومع هذا فإن هذا الإيضاح من جانب هيدجر غير مقنع ، لأنه يجعل السقوط هنا سقوطاً وسط الناس والابتذال اليومى، وفى هذا من غير شك انحدار للذات الحقيقية . والسبب في هذا الإيضاح هو في أغلب الظن حرص هيدجر الدائم على تجنب كل تقويم ، لأن البحث الذي هو بصدده بحث وجودي ، وليس بحثاً تقويمياً . وما من شك في أنه مصيب في هذا التمييز بين الميدانين ، فإن الأحكام التقويمية إذا أقحمت في الأحكام الوجودية أفسدتها . لذا وجب الحرص على مراعاة التمييز بين كلا النوعين من الأحكام .

والمهم فى كل ما قلنا حتى الآن عن وجود الذات ، أن نفهم أن ثمت وجودين : وجوداً للذات على هيئة واقع . وجودين : وجوداً للذات على هيئة واقع . ويتم الانتقال من الإمكان إلى الواقع بفضل الحرية . فبواسطة الحرية التى للذات الممكنة تختار الذات بعضاً من أوجه الممكن وتحققه عن طريق الإرادة وهذا التحقق العينى يتم فى العالم ، ويسمى حينئذ بالآنية . وهذه الآنية نوع

<sup>(</sup>۱) هيدجر: «الوجود والزمان» ، ص ۱۷۵ ص ۱۷۹ . وهنا يلاحظ أن ontisch من الواجب أن يفرق بين الناحية الوجودية والناحية الوجودية : فالأولى ontologisch هي المتصلة بالكائن الموجود وتنظر إليه من الناحية الواقعية؛ أما الثانية راجع رسالتنا: فهي المتصلة بالوجود ، وتنظر خصوصاً من ناحية العلو أو الامكان . راجع رسالتنا: «مشكلة الموت » ، ص ۷۷ — ص ۸۸ ، تعليق (مخطوطة) .

من التفسير والفهم ، كما يقول هيدجر ، للوجود الممكن أو الوجود الماهوى. والآنية مطبوعة على هذا التفسير للوجود الممكن أعنى عرض ما فيه ، لأن في هذا كيفية وجودها ، أى أنها لا تتم إلا على هذا النحو ، وإلا لما كان ثمت تحقق ، وبالتالى لم تكن ثمت آنية . والمصدر الذى عنه تصدر الآنية في تفسيرها للوجود الممكن هو الزمان . ولهذا فإن كل محاولة لفهم الوجود عامة والآنية بوجه خاص بغير الزمان محاولة مخفقة : فالزمان هو العنصر الأساسي في تكوين الآنية ، وهو العامل الأصلى في انتقال الوجود الممكن إلى حالة الآنية ، والزمانية حالة جوهرية للوجود المتحقق أى الآنية . وعلى هذا فلا بد لنا ، كيما نفسر حقيقة الوجود عموماً ، أن نلجأ إلى الزمان فنفسر الوجود من ناحيته ، وسنرى حينئذ أن الزمان يمكن أن يفسر به الطابع الأصلى للوجود ، ولكل ما في الوجود .

وعدم تفسير الوجود على أساس الزمان هو العلة فى إخفاق ما قال به الفلاسفة من مذاهب فى الوجود حتى الآن . والذين حاولوا منهم إدخال الزمان — إلى حد ما — فى تفسير هم لبعض أنحاء الوجود ، لم يفهموا الزمان بمعناه الحقيقى ، بل كانت لديهم عنه فكرة : إما مبتذلة زائفة ، وإما ناقصة. ولذا لم يستطيعوا الإفادة منه ، وذهبت جهودهم فى إدراك معنى الوجود دون طائل . نقول هذا عنهم جميعاً ، ولانستثنى أحداً ، ابتداءً من أرسطو أول من عنى به فى شيء من التفصيل — حتى برجسون الذى سعى جهده لجعل مذهبه فى الوجود يقوم عليه .

ذلك أنهم فهموا الزمانية بمعنى الوجود «فى الزمان»، ووفقاً لهذا قسموه أقساماً : فقسم من الوجود يخضع للزمان ويجرى فيه كأحداث الطبيعة والتاريخ ؛ وقسم لا يخضع له ولا يرتبط به كالنسب الرياضية ؛ وكل هذا فى داخل الوجود الطبيعى أو هذا الوجود . ثم قسموه قسمة ثنائية أخرى إلى وجود فى الزمان ، هو هذا الوجود الثانى ، ووجود فوق

الزمان هو الوجود الأزلى الأبدى ؛ بينهما هوة قال البعض ليس من الممكن عبورها ، وحاول البعض الآخر أن يجتازها بسلسلة من المتوسطات . وساعد على إيجاد هذه التفرقة الأخيرة خصوصاً نزوع الفلاسفة السابقين إلى التخلص من التغير ونشدان الثبات ، منذ أن أثار المشكلة هير قليطس والإيليون بوجه خاص ، أو بعبارة أخرى حاولوا التخلص من هم الزمان ، ومن قانون التغير الناشيء عنه أو العكس ، أى الحلاص من التغير بالتخلص من مصدره ، وهو الزمان .

فإذا كانوا قد قصدوا من وراء هذه التفرقة الحلاص من هم الزمان بالتمنى والرجاء، فلهم وما يبتغون ، فإن لكل أن يتمنى ما يشاء : لكن على أن يفهم على أنه أمنية ومطمح ، ينتسب إذن إلى ميدان الأخلاق ، لا إلى ميدان علم الوجود وتفسيره كما هوفى تركيبه. ولكنهم ويا للأسف قد قلبوا الأمانى حقائق، فراحوا يسعون إلى استبعاد الزمان من تفسير الوجود ومعناه قدر المستطاع ؛ وفى هذا كانوا متأثرين من غير شك : إما بنزعة دينية صوفية أسطورية ، كما هى الحال لدى أفلاطون وأفلوطين وأوغسطين ؛ أو بنزعة عقلية تجريدية تصورية، كما نجدها خصوصاً عند أرسطو وكنت وهيجل .

إنما الوضع الصحيح — عندنا — أن نفهم الوجود على أنه زمانى فى جوهره وبطبيعته؛ وتبعاً لهذا فإن كل ما يتصف بصفة الوجود لا بد أن يتصف بالزمانية . وليس معنى الزمانية مجرد الوجود « فى الزمان » — وكأن الزمان إطار يجول فيه الوجود أو إناء يحتويه كما ينظر عادة إلى المكان فيخلط بين الزمان والمكان . بل فضلا عن هذا فإن ما يدعونه « فوق الزمان » أو «خارج الزمان » هو أيضاً زمانى ، وزمانى بالمعنى الإيجابى . وصفة الزمانية إذن تطبع نفسها على كل موجود وتشيع فيه روحه الحقيقية ؛ وهى المقوم الجوهرى لماهية الوجود، والفاعل فى تحديد معناه والصورة التى على نحوها يبدو.

## الزمان اللاوجودى

القاعدة الذهبية لمكل نقد سليم أن يقوم على مبدأ واحد . أما أن يضر ب المرء المذاهب بعضها ببعض ، فما أيسره من عمل ، خصوصاً فى الفلسفة حيث لا يوجد مذهب إلا وله ما يضاده ! ولكنه عمل فاسد بقدر ماهو يسير ؛ وفى اللجوء إليه خيانة وتناقض ونزوع إلى المراء السلبى ، دون رغبة فى تحصيل إيجابى . فالمذهب الحق وحدة "عضوية "تخالق دفعة واحدة وترتبط على نحو لا يتيسر معه فصل عضو عن الكائن إلا بالقضاء عليه كله . فليس على الناقد بعد هذا إلا أن يأخذه كله أو يرفضه كله . ومن هنا أخفق كل مذهب توفيتى أو تلفيتى ، أى كل مذهب يأخذ جزءاً ويترك آخر ، أو منهذ الجزئيات منعزلة دون ربط لها بمركز الوحدة باستمرار .

والدراسة النقدية التاريخية إذن لا بد أن تكون من وجهة نظر واحدة ، فتعارض المذاهب كلها بمذهب واحد ، لا بمذاهب عدة ومبادىء مختلفة . وكل ما يطلب إلى الناقد هنا هو أن يكون أميناً في العرض لمذهب الخصم ، وله بعد ُ أن ينقده كما يشاء .

ونحن تعتنا التفسير الجديد للوجود على أساس الزمان بأنه ثورة. وكل ثورة تبدأ بهدم الأوضاع السابقة ، وفى ميدان الفكر بنقد نظريات السالفين فى ميدان معين بالذات . فعلينا إذن أن ننقد ، عارضين ، ما قاله الفلاسفة من قبل فى الزمان . وغرضنا من هذا النقد ليس سلبياً كله ، بل هو إيجابى فى أهم نتائجه ، وذلك أن يكون النقد أداة لاستخلاص المشاكل والشكوك التي يتضمنها موضوع النظر ، ثم لوضعه بعد فى الوضع الصحيح ، المؤدى إلى تحقيق الغاية ، وهى عندنا هنا تفسير الوجود على أساس الزمان .

والمذاهب التى وضعها السالفون فى الزمان يمكن أن ترد فى النهاية إلى ثلاثة رئيسية : المذهب الطبيعى ويمثله أرسطو الذى حلل الزمان تحليلا يمكن أن يعد الصورة العليا للزمان ، والوجود المرتبط به ، عند الأوائل ، نعنى اليونان ؛ والمذهب النقدى أو المتصل بنظرية المعرفة ، وهو الذى أقامه كنت وسار عليه من تأثروه حتى نهاية القرن الماضى ؛ ثم المذهب الحيوى الذى فصله برجسون . هذا فى داخل ميدان الفلسفة الضيق . وهناك فى الفزياء مذهبان : المذهب المطلق ويمثله نيوتن ، والمذهب النسبى ويمثله اينشتين .

أما مذهب أرسطو (١) فأوضح صيغة خلفتها لنا النظرة اليونانية . وفضله في التعبير بطريقة مفصلة شاملة دقيقة عما قاله السابقون ، وفي إثارة الإشكالات والشكوك المتصلة بالزمان كها هي عادته في كل أبحاثه ، مما من شأنه أن يجعل أرسطو يبث آراء ووجهات نظر كثيراً ما تكون خصبة قابلة للنمو في تيارات جديدة من بعد ؛ وإن كان هو لم يتعمقها ولم يستخلص كل نتائجها ، بل ظل دائماً يدور في نطاق الروح القديمة (أي اليونانية).

فالتعریف الذی یقدمه لنا أرسطو فی الزمان ، وهو أن «الزمان مقدار الحركة من جهة المتقدم والمتأخر» («السماع الطبیعی» : ۲۱۹ ب ، س۲) یشبه کثیراً التعریف الذی قال به من قبل أرخوطاس الترنتی ، الفیثاغوری المعاصر لأفلاطون ، والذی أورده لنا سنبلقیوس فی شرحه علی کتاب «المقولات» لأرسطو(۲). وهذا التعریف هو أن «الزمان مقدار لحركة

<sup>(</sup>۱) العرض الشامل لنظريته في الزمان قد وضعه في « السماع الطبيعي » م ٤ ف ١٠، ص ١٠٧ بس ١٠ يضاف اليه مواضع متفرقة في « ما بعد الطبيعة » و « النفس » و « التذكر » ، ثم المقالات الأربع الشخيرة من « السماع الطبيعي » أيضاً .

<sup>(</sup>۲) سنبلقیوس: «شرح المقولات لأرسطو»، ص ۳۰۰ – ص ۳۰۱ ، نشرة كارل كلبفليش ، برلين سنة ۱۹۰۷ ، وراجع ترجمة هذه الفقرة إلى الفرنسية؛ وشرحها في كتاب بيير دوهم: «نظام العالم من أفلاطون إلى كوبرنيك»: ج ۱ ص ۸۰ باريس سنة ۱۹۱۳ .

معلومة ؛ وهو أيضاً على وجه العموم المدة الحاصة بطبيعة الكون » . ويشرح سنبلقيوس هذا التعريف فيقول : إن كل الحركات في العالم لها علة أولى أو محرك أول . وهذا المحرك الأول قد قال عنه أرسطو إنه غير متحرك ؛ أما أفلاطون فقال على العكس من ذلك إنه متحرك ، لأنه النفس الكلية ، وهي حية ، وإذن متحركة بذاتها . ويبدو من كلام سنبلقيوس أن رأى أرخــوطاس هو رأى أفــلاطون ، وتبعــاً لهذا فإن أرخوطاس يرى إذن أن المحرك الأول هو النفس الكلية أو نفس العالم . وهي متحركة بذاتها في ذاتها ، وعن حركتها تصدر بقية ُ ما في العالم من حركات . والحركة الأولى إذن هي حركة النفس الكلية بذاتها في ذاتها ، أي حركتها الباطنة . وعن هذه تصدر حركة ثانية خارجها ، هي الحركة العامة للكون ، وهاتان الحركتان، وأولاهما علة الثانية ، تحدثان معاً؛ ولذا فإن علينا أن ننظر إليهما على أنها حركتان ذواتا دور واحد. وعن هذه الحركة الثانية تصدر بقية الحركات الجزئية في العالم: من حركات دورية دائرية للأفلاك وحركات الكون والفساد في العالم السفلي . والزمان عند أرخوطاس يتعين بواسطة هذه الحركة الثانية ، أعنى الحركة العامة للكون . ووحدة الزمان هي المدة التي لـكل دور من أدوار هذه الحركة، وتلك هي ما عناه بقوله: المدة الحاصة بطبيعة الكون . والزمان الفاصل بين حادثين هو المقدار الناتج عن حساب الدورات أو كسور الدورة التي للحركة العامة للـكون ، مما يتم بين هذين الحادثين . لما كانت الحركة العامة للكون تحدث مع الحركة الباطنة للنفس الكلية ، فإن فى وسعنا أن نقول أيضاً إن الزمان هو مقدار دورات هذه الحركةالأخيرة.

ثم يعنى سنبلقيوس بإظهار الفارق بين هذا التعريف وبين تعريف أرسطو والرواقيين على الرغم مما يبدو من أن تعريف أرخوطاس يضم تعريف هوئلاء، نظراً إلى أن أرسطو قد عرف الزمان بأنه مقدار الحركة ، وزينون الرواقى عرفه بأنه ليس إلا مدة كل حركة ، بينا عرفه كريسفوس بأنه مدة حركة الكون . فيقول إن تعريف أرخوطاس ليس تعريفاً جامعاً بين هذه التعريفات

الثلاثة (المتأخرة عنه) ؛ «وإنما هوتعريف قائم بذاته له معناه المستقل عن أقوال الفلاسفة الآخرين . فهو لا يقول أولاً إن الزمان مقدار كل حركة ، كما سيقول أرسطو فما بعد ، وإنما هو مقدار حركةمعلومة معينة ؛ أى ليس مقدار واحد من الأجسام الجزئية في العالم ، مثل حركة السهاء أو الشمس أو أية حركة أخرى منسوبة خاصة إلى واحد من المتحركات الجزئية .وإلا، فإنه لو كانت الحال على ذا النحو، لما أمكن أن رُيعد الزمان مبدأ، ولن يكون خليقاً بأن يعد ، من حيث أصله ، من بين الموجودات الأولى . وإنما يقصد أرخوطاس بهذا القول بقيناً حركة أولية أصلية تكون علة بقية الحركات... ويبدو إذن أن مولفنا (أى أرخوطاس) يقصد بهذا القول الحركة الجوهرية للنفس (الكلية) ، أي صدور العقولالتي هي من حيث جوهرها في مرتبة أدنى منها ، وتحوَّل هذه العقول بعضها إلى بعض . فهذه الحركة هي تلك الحـــركة المعلومة التي يومُكد ارتباطها بالزمان ، وهو يقـــول عن المقدار الموجودات الكائنة في العالم ؛ وهذا المقدار هو أيضاً الذي يعين الانتقالات والتحولات أو التغيرات بواسطة صدورات العقول المتولدة عنه . وهو هو الزمان الخصب في أعماله . . . ويبدو أنه ينظر إلى الزمان كأنه ناشيء · آن واحـــد عن الحركة الأولى ، أعنى تلك الباقيـــة فى باطن النفس ، وعن تلك الناشئـة عن هذه ؛ وإلى هذه الحركة الأخيرة تنتسب كل حركة أخرى وتقارن ، وبها تقاس ؛ ولا بد فى الواقع من أن يكون المقياس قابلا لأن يوضع فوق الشيء المقيس ، وفى الآن نفسه ، أن يقوم بالنسبة إليه بدور المبدأ له » .

وهذا التعريف الذى قال به أرخوطاس ليس هو أول من وضعه أو قال به ؛ وإنما هو تعريف نجد معناه وأصوله لدى المدارس الفيثاغورية ، وغيرها من المدارس القديمة التى يحددها لنا سنبلقيوس بالدقة حين يقول فى الموضع عينه : « وأقوال الأقدمين تتفق مع التعريف الذى قال به أرخوطاس ؛

فبعضهم يعرف الزمان ، كما يدل عليه هذا اللفظ نفسه ، بأنه دورة معينة تقوم بها النفس الكلية حول العقل ؛ وبعض آخر يربطه بالحركات الدورية للنفس (الكلية) وعقلها الحاص ؛ ونفر ثالث يربطه بالدورات الدائرية . . . . للكواكب . والصيغة الفيثاغورية تضم معاً كل هذه التعريفات ؛ فإن المدة العامة للطبيعة الكلية تشتمل في داخلها ، بوجه عام ، على كل الطبائع ؛ وتمتد إليها جميعاً بلا استثناء » (ص ٣٥١ ؛ وراجع أيضاً «شروح كتب الطبيعة لأرسطو» له أيضاً ، في النشرة عينها : ص ٧٨٦) .

واللمحات البارزة فى هذا التعريف الذى نستطيع إذن أن نقول عنه إنه التعريف العام الشائع عند اليونانيين قبل أرسطو ، هي : أولا : ارتباط الزمان بالحركة . ثانياً : أنه مقدار الحركة وليس الحركة نفسها . ثالثاً : أنه، ولو أنه مقدار الحركة ومقياسها ، فإنه في الآن نفسه يقاس هو ذاته بالحركة. رابعاً : أن هذه الحركة التي يقاس بها هي الحركة العامة للـكون . خامساً : أنه مصدر الكون والفساد ، وهو بالتالى قوة فاعلة وليس شيئاً سلبياً . سادساً : أنه ليس متوقفاً ولا مرتبطاً بالنفس الإنسانية ، وإن كان مرتبطاً بنفس حية هي النفس الكلية . وليس لنا أن نزعم هنا أن النفس الكلية يمكن أن تفسر أسطورياً على أنها النفس الإنسانية مرفوعة إلى درجة أقوى ، نظراً إلى أن الـكون في نظر الروح اليونانية عامة كائن حي أكبر . ومن هنا لا يمكن إلا أن يقال إن نظرة الروح اليونانية عامة إلى الزمان نظرة موضوعية ، لا ذاتية ، كما سنرى في العصر الحديث ، ابتداء من كنت على وجه الخصوص . كما يلاحظ سابعاً : أن الزمان قد نظر إليه هنا نظرة كمية، أعنى أنه مقدار راتب متصل ثابت المدة ؛ وأنه إلى جانب هذا يمر فى دورات دورية ، كل منها تكون مدة هي ما سيسميه أفلاطون باسم السنة الـكاملة τέλιος έγιαντος ، أو ما سيسمى فيما بعد باسم السنة الكبرى الأفلاطونية. والحون علىهذا الأساس يمر في حياته المتصلة بدورات متعاقبة ، قال عنها الفيثاغوري ن إنها متساوية في كل شيء تماماً إلى درجة أنه ليس من الممكن

التمييز بينها ، وليس ثمت من وسيلة لوضعها في عصور مختلفة ، وبالتالى للقول بأنها متعاقبة متوالية ؛ فإن الأزمنة التي يكونها كل منها ليس في الواقع إلا زمناً واحداً ، هو زمن إحداها . ولكن بعضاً من الفلاسفة الطبيعيين الأقدمين قد حاول أن يقدر مقدار كل دورة ، « فحنهم من قال إن السنة الكبرى مكونة من مدة قدرها سنوات ثمان ؛ وبعض آخر جعلوها مكونة من تسع وخمسين سنة ؛ وهير قليطس جعلها مكونة من ثماني عشرة ألف سنة شمسية ؛ وذيوجانس يقدرها بخمس وستين وثلاث مائة سنة كل منها تساوى سنة هير قليطس ؛ الخ (۱) » .

والمهم في هذا كله أن الزمان كان في نظرهم مكوناً من دورات متعاقة في الزمان المستمر . ويبدو أن هذه الفكرة قد أتت إليهم من النظر في الكائنات الحيوانية والإنسان بوجه خاص ، حين رأوا كلا منها يعطى مدة معينة محدودة بين الميلاد والموت . وقد يضاف إلى هذا أيضاً تأثرهم بأفكار شرقية هندية تشابه هذه الفكرة إلى حد بعيد (٢) . وعلى كل حال فإنها الفكرة الشائعة السائدة لدى التفكير اليوناني كله . ويحاول أرسطو أن يفسر القول بها على أساس فلسفي صادر عن طبيعة الحركة الدائرة ، فيقول إن حركة النقلة الدائرية المنتظمة هي خير وحدة للقياس ، نظراً إلى أنها أسهل الحركات في التقدير إذر لا الاستحالة ولا الزيادة ولا الكون ممكن أن يكون منتظماً . ولمكن النقلة يمكن أن تكون كذلك . وهذا هو السبب في أن الزمان قد نظر إليه على أنه حركة الفلك : فهذا لأن أنواع التغير الأخرى تقاس بالنقلة ، والزمان بهذه الحركة (أي الدائرية) . ومن هنا ، فإن الفكرة بالنقلة ، والزمان بهذه الحركة (أي الدائرية) . ومن هنا ، فإن الفكرة

<sup>(1)</sup> كتاب «الآراء الطبيعية» (هكذا يرد اسمه في الكتب العربية . كما في «الفهرست» لابن النديم ص 307 س 7 ، وفي ابن القفطي تجت لفظ فلوطرخس — راجع في هذا كله بول كروس : «جابر بن حيان» ، ج 7 ص 700 و 700 و 700 النسوب إلى فلوطرخس . 100 100 100 و 100 و 100 النسوب إلى فلوطرخس . 100 100 100 و 100 و 100 النسوب إلى فلوطرخس . 100 و 100

الشائعة القائلة بأن الشئون الإنسانية تكون دائرة ، تنطبق أيضاً على بقية الأشياء ذات الحركة الطبيعية ، والكون والفساد . وهذا لأن كل هذه الأشياء تتميز بالزمان وتبدأ وتنتهى وكأنها على صورة دورة ؛ والزمان نفسه ينظر إليه على أنه دائرة . والسبب في هذا النظر على هذا النحو أن الزمان هو مقياس ذلك النوع من النقلة ، وهو بدوره يقاس بها هو نفسه ؛ حتى إن القول بأن الأشياء الحادثة تكون دوراً هو القول بأن ثمت دائرة للزمان، وهذا معناه أنه مقيس بالحركة الدائرية (١) » .

وهذه الفكرة قد عنى أفلاطون بتوكيدها فى نظريته فى الزمان . ولا عجب فقد تأثر بأرخوطاس منذ مقابلته له وهو في رحلته الأولى ، كما تأثر بالفيثاغورية عموماً في هذه الناحية ، فضلا عن أنها كانت الفكرة السائدة كما قلنا . فنحن نراه في « الجمهورية » (الكتاب الثامن ، ص ٥٤٦) يشير إليها؛ ومن بعد فی « طهاوس » (۳۸ — ۳۹) عرضها بکل وضوح معنیاً خصوصاً بفكرة السنة الكاملة أو السنة الكبرى ، وهي الفكرة التي أثارت من حولها الكثير من الجدل ، خصوصاً في عهد الأفلاطونية المحدثة ، ومعناها المدة لكل دورة من دورات الزمان . وإلى جانب هذا ، لا يكاد أفلاطون أن يختلف مع أرخوطاس فى تعريف الزمان ، وإن كان لم يعن به عنايته بالمكان ولم يضعه في مرتبة مساوية له . فعنده أن الزمان مظهر من مظاهر النظام في العالم ، بينما المكان إطار موجود بالضرورة منذ الأزل ، مستقل عن الصانع ، أى أنه غير مخلوق ، بعكس الزمان ، وهو شرط ضرورى سابق على فعل الصانع ، وعامل ثالث يضاف إلى الوجود والصيرورة ، ولولاه لما استطاع الصانع أن يحدث النظام الظاهر في العالم . أما ما يتصل بأز لية الزمان عند أفلاطون، فالرأى حول هذا مختلف أشد الاختلاف . فالبعض يقول ، ويؤيده في هذا أرسطو ، إن الزمان عند أفلاطون ليس أزلياً لأنه مخلوق ، وقد صنعه الصافع

<sup>(</sup>١) ارسطو: « ما بعد الطبيعة » ، ٢٢ ب ٢١ – ٣٣ .

مع السموات ؛ فإن أرسطو ينص صراحة على أن « جميع المفكرين متفقون، ما عدا فرداً واحداً ، على أن الزمان لم يكن له بدء في الوجود بل كان لايزال باستمرار . . . أما أفلاطون فهووحده الذي جعل للزمان بدءاً ، لأنه يقول إنه جاء إلى الوجود مع الكون ، وهو يجعل لهذا (أى للكون) بدءاً (١) ، وأرسطو يشير هنا خصوصاً إلى ما قاله أفلاطون فى «طياوس» (٣٨ب): « إن الزمان قد جاء إلى الوجود مع السهاء ، من أجل أنه لمــا كانا قد جاءآ إلى الوجود معاً ، فإنهما يمكن أن ينحلا معاً ، إذا أمكن أن يحدث مطلقاً هذا الانحلال ؛ وقد صنع على مثال الطبيعة الباقية على الدوام ، كي يكون مشابهاً للنموذج قدر المستطاع ؛ لأن النموذج (أى الموجود الحي ، أو الله) موجود منذ الأزل وإلى الأبد ، بينا السهاء كانت وهي كائنة ؛ وستكون دائمة خلال كل الزمان ، . ولكن أتباع أفلاطون لا يأخذون بما يريد أرسطو أن يفهمه هنا ، ويقولون إن أفلاطون يستخدم هنا لغة ( الأسطورة » وإنه فى الواقع قد نظر إلى العالم المرئى وإلى الزمان على أنهما أزليان . ونحن نميل إلى هذا التفسير الأخير ، ونرى أن قول أفلا طون , إن الزمان قد جاء إلى الوجود مع السماء، معناه أن الواحد لا يوجد دون الآخر ، نظراً إلى أن الزمان متوقف على الحركة كما قلنا من قبل ، ولا نرى في هذا القول أي دليك على أن أفلاطون قد قصد إلى القول بأن الزمان ليس أزليا (٢). وواقع الأمر في المسألة كلها أن الزمان على نموذج الموجود الحي أو الله ، والله أزلى أبدى . ولكن لما كان النموذج أعلى من الشيء الذي هو نموذج له ، فإنه لم يكن من المستطاع أن يعطى طابع الأزلية ( بكل معناه وتمامه)

<sup>(1)</sup> أرسطو: «السماع الطبيعي» ، م م ص ٢٥٥ ب ، س،١٦ - ٠٠ .

<sup>(</sup>۲) راجع رأينا في هذه المسألة بالتفصيل في كتابنا : «أفلاطون» ، ص ۱۹۱۰ 19۲ ، والتعليق رقم ۳۳ القاهرة ، سنة ۱۹۶۳ ، وراجع كذلك : يوحنا التحوى : « في قدم العالم » ، (۲: ۱۳) ؛ وب. كنسورينوس : «اليوم الميلادي»، كن ٢: ٣ .

لهذا الشيء المخلوق ، أعنى بالنسبة إلى الصانع ، فلذا كان الزمان أزلياً ، ولكن بدرجة أقل فى المعنى من أزلية الله . ونظن نحن أن مصدر الخلط الذى وقع فيه أرسطو ومن بعده المؤرخون الكثيرون فى الأجيال التالية حتى اليوم هو أنهم لم ينتبهوا إلى هذه الكلمة : « بكل معناه وتمامه » (٣٧ د) ، وهي هنا الكلمة الحاسمة . والمقصود منها أنه ليس من الممكن أن تطلق كلمة الأزلية بمعنى واحد على النموذج ، أى الله ، وعلى الزمان المنتسب إلى العالم . أما كلمة الخلق المستعملة هنا فيجب ألا تفهم إطلاقاً بالمعنى الديني ، أو كما نفهمها الآن تحت تأثير هذا المعنى ، فإنه معنى لم يدر بخلد أى فيلسوف يونانى . فضلا عن أن الخلق ، حتى بالمعنى الديني ، لا يتضمن بالضرورة عدم أزلية الزمان ، كما برهن على ذلك الفلاسفة المدرسيون من مسلمين ومسيحيين . وفضلا عن هذا كله ، فماذا قال أفلاطون في تحديده للزمان؟ لقد قال : « ولكن الله فكر في أن يحقق نوعاً من الصورة المتحركة للسرمدية؛ فنى نفس الآن الذى وضع فيه نظاماً فى السماء ، جعل من السرمدية ، الباقية ثابتة فى الوحدة ، صـورة سرمدية تسير تبعاً للمقدار ــ وهذا ما سميناه باسم الزمان ». فهـو يقول هنـا: صورة سرمدية مان ، منه مان ، منه مان ، منهـ مان مان ، منهـ وهذا قول صريح في أن هذه الصورة السائرة وفقاً للمقدار صورة سرمدية( ١) وهذا هو الموضع الحاسم الذي اعتمد عليه أنصار التفسير الذي نقول به هنا ،

<sup>(</sup>۱) الواقع أن المترجمين قد اتفقت أكثريتهم أو قل كل المحققين منهم على وجوب ترجمة الكلمة المشار إليها هنا كها فعلنا ، أى : «صورة سر مدية » (أنظر جووت Jowett ، ج ب ص ۱۹۰ ؛ آرتشر – هند ، طياوس أفلاطون ، فى الموضع المذكور من النص ؛ البير ريفو ، فركرولى ، فى الموضع المذكور ) . وحاول البعض اصلاح النص ، كها فعل كوفوتى ( نظريات الزمان والمكان فى الفلسفة اليونانية حتى أرسطو ، فى «سنويات مدرسة المعلمين العليا» فى بيزا ج ۱۲ ص ۱۹۲ ، تعليق ا) حين ترجمها «صورة الأبدية »، ولكنه اصلاح غير مستقيم كها لاحظ موندولفو (الملاستناهى عند اليونان ص ۲۶ ، تعليق ب) لأنه يجعل الصفة عشر مستقيم كها لاحظ موندولفو معنى له للكلمة ومشرة وتبل؛ وكها فعل أيضا كورنفورد ، حين أراد أن يستبدل بها، وعلى سبيل الاقتراح فعسب ، الكلمة : . يغيم ١٩٠٥ أى صورة تسيل باستمرار؛ ولكن لا شيء يبرر هذا التغيير (كور نفورد «كونيات أنلاطون» تسيل باستمرار؛ ولكن لا شيء يبرر هذا التغيير (كور نفورد «كونيات أنلاطون» ص ۹۸ ، تعليق ، لندن ، سنة ۱۹۷۷) . وراجع أيضاً كلاماً مهماً فى هذا الصدد فى كتاب استيفانينى : «أفلاطون» ، ج ۲ ، ص ۱ ۵ ، بادوفا سنة ۱۹۷۰ الصدد فى كتاب استيفانينى : «أفلاطون» ، ج ۲ ، ص ۱ ۵ ، بادوفا سنة ۱۹۵ ،

فإذا أضيف إلى ما قلناه سابقاً ، تأيد بصورة يقينية ، أوأقرب ما يكون إلى اليقين ، ما ذهبنا إليه من تفسير .

الزمان عند أفلاطون إذن هو « الصورة السرمدية السائرة تبعاً للمقدار ، للسر مدية الباقية في الوحدة ». أما قوله : « الصورة » فمعناه أن الزمان مشابه لنموذج هو الموجود الحي الأزلى الأبدى الباقي . وهذه الصورة سرمدية كما قلنا ، لأن ما يحاكى السرمدى لا بد أن يكون سرمدياً مثله ؛ فمن الثابت اليقيني عندنا إذن أن الزمان أزلى أبدى . ولكن المشكلة هي في فهم معنى السرمدية هنا . أنفهمها كما يفهمها رجل كأرسطو مثلا ، بمعنى السرمدية الأفقية ، أعنى عدم التناهي من ناحية الماضي ومن ناحية المستقبل في خطُّ واحد مستمر لا يعود على نفسه ، أو نفهمها بمعنى العود الدائم لدورة واحدة؟ واضح مما قلنـــاه من قبــل عن قول أفلاطون بالدورات وبالسنة الـكبرى أن التفسير الثانى هو الذي يجب أن يوخذ به . وعلى هذا نقول : إن الصورة المتحركة للسرمدية سرمدية بمعنى أنها تسير على شكل داثرى مع الحركة الكاملة للكواكب، وفي نهاية كل دورة من دوراتها المعينة مقداراً وعدداً ــ أعنى اليوم والشهر ، والسنة ، والسنة الكبرى ــ نقول إنها تحقق في نهاية كل دورة تلك الوحــدة التي تبقى بها السرمدية الحقيقية ثابتة . وهكذا نرى أن أجزاء الزمان تدور إذن حول نفسها ــ بدلا من أن تسير في خط مستقيم كما هي الحال عند أرسطو ، – مـكوِّنةً دورة مقفلة لا تلبث من جـديد أن تفتح فى شكل دورة أخرى ، فيها أجزاء الزمان غير تلك التي كانت . في الدورة السابقة . وبهذا يقدم لنا أفلاطون صورة للتاريخ ، لا على شكل تطور مستمر فى الزمان اللانهائى ، كما نراه مثلا عند هيجل ، ولـكن على هيئة َعـوْد أبدى لدورات مقفلة في كل منها ذكرياتها وأمانيها الخاصة ، على حد تعبير استيفانيني ، لكي تتجدد الإنسانية بعد الانحلال ، أمام تجارب جـــديدة وآمال أخـــرى ؛ وهي صـــورة عبرت عنها أسطورة محاورة « السياسي» وأسطورة الأطلنطيد . ولو أنها مع ذلك صورة ليست تاريخية

بالمعنى المفهوم لدينا اليوم من التاريخ ، أعنى التطور المستمر فى الزمان اللانهائى ؛ لأنها فى الواقع تتضمن أن كل دورة تشابه الدورة السابقة عليها ولا تبدى جديداً غير الذي كان ، وفى هذا التكرار المستمر والرتوب المتصل نوع من الشعور بالسكون، وهو الشعور المميز للروح اليونانية فى كل مظاهر فشاطها ، كما لا حظ ذلك اشبنجار بحق .

أما قوله : السائرة تبعاً للمقدار ، فمعناه أن الزمان له أجزاء وصور . أما أجزاوًه فهي الأيام والليالي والشهور والأعوام ؛ وهي تقاس بحركة الشمس والقمر وبقية الكواكب السبعة التي يسميها أفلاطون من أجل هذا باسم آلات الزمان ( « طياوس » : ٣٨ ج ، ٤١ ه ، ٤٢ ء ه ) . أما صور الزمان فهي « ما كان » و « ما سيكون » ؛ ومن الحطأ أن نعزوهما إلى الجوهر السرمدى. وإنما الجوهر السرمدى حاضر باستمرار ، أو «كائن» فحسب. كما أنه من الحطأ أيضاً أن نستعمل هذا الحاضر أو صورة ماهو «كائن» لما هو متغير متحول من الماضي إلى المستقبل على الدوام . فمن الماضي والمستقبل إذن تتكون الصورة المتحركة للسرمدية . أما الحاضر فلحظة غير معقولة ، لأنها تفترض البقاء ، ولو أقصر مدة ، فيما ليس بكائن إطلاقاً ، بل فى تغير مستمر أبداً (« طيماوس » : ٣٨ ب) ولأنها تجعل من الآن شيئاً محدداً ، مع أنه ليس في ذاته بشيء ؛ لأنه عبارة عن النقطة التي ينتقل عندها الماضي إلى المستقبل ؛ أو كما سيقول أرسطو فيما بعد ، هو حد متوهم بين الماضي و المستقبل . وفى « برمنيدس » (١٥٦ ، ء- هـ) يقدم لنا تعريفاً للآن فيقول : « إن الآن هو نقطة ابتداء تغيرين متعاكسين . وذلك لأن التغير لا يصدر عن السكون الذي لا يزال ساكناً ؛ كما أن النقلة لا تبدأ من الحركة التي لا تزال متحركة ؛ وإنما الأحرى أن يقال إن هذه الطبيعة الغريبة التي للآن ، القائمة في الفترة ما بين الحركة والسكون ، خارجـة عن كل زمان ، هي بعينها نقطة الوصول ونقطة البدء لتغير المتحرك الذي ينتقل إلى السكون ، ولغير المتحرك أو الساكن الذي ينتقل إلى الحركة . . . كذلك الواحد : نظراً إلى

أنه متحرك وساكن معاً ، يجب أن يتغير من أجل الوصول إلى إحدى هاتين الحالتين ومن أجل الوصول إلى الأخرى : فبهذا الشرط وحده يمكنه فى الواقع أن يحققهما ، الواحدة والأخرى . ولكنه وهو يجرى هذا التغيير إنما يتغير فى الآن ؛ وأثناء تغيره ، لا يمكن أن يكون فى أى زمن ، كما لا يمكن أن يكون فى أى زمن ، كما لا يمكن أن يكون متحركاً ولا ساكناً » . ومعنى هذا أن الآن عار عن الحركة وعن السكون معاً ؛ وإذا كان كذلك فهو خارج عن الزمان ؛ ولما كان هكذا ، فإن الصور فى الآن . والتغير بالنسبة إلى الصور أو الأنواع ليس متوالياً كالتغير بالنسبة إلى المحسوسات ، ولكنه ساكن ، إن صح هذا التعبير الذى يبدو تناقضاً فى الحدود ، ثابت خارج عن الزمان . ولنظرية التعبير الذى يبدو تناقضاً فى الحدود ، ثابت خارج عن الزمان . ولنظرية القرون التالية حول التقابل بين السرمدية (هاشه) والزمان ( موهوي) مما القرون التالية حول التقابل بين السرمدية (هاشه) والزمان ( موهوي) مما نجده فى أحد صورة فى الأفلاطونية المحدثة ، كما نجده كذلك من بعد — وكصدى لهذه — فى الفلسفة الإسلامية فى المناقشات التى أثيرت حول الفارق بين الدهر — وهذه الكلمة ترجمة للكلمة (هائم) التى ترجمناها هنا بين السرمدية — وبين الزمان ؛ أو بين الزمان المطلق والزمان المحصور .

وفكرة الآن هذه هى تقريباً تلك التى نجدها عند أرسطو . فالتشابه هنا واضح خصوصاً فى نقطتين : الأولى أن الآن ليس جزءاً من الزمان ، والثانية أنه لا يوجد فى الآن سكون ولا حركة .

وهذا يفضى بنا إلى التحدث عن نظرية أرسطو فى الزمان . وفيها نرى كل العناصر السابقة قد التأمت فكونت عرضاً شاملا لنظرية الزمان ، كان له الأثر الحاسم فى تطورها فى القرون التالية ولا يزال هذا الأثر حتى اليوم ، لأن النظريات التى تلتها لم تزل تجرى — إلى حد كبير — فى سياقها ، وتقوم على مفترضاتها ومقدماتها . وسنجد إذن فى هذا العرض كل تلك اللمحات التى تبيناها من قبل فى نظرية الزمان عند أرخوطاس والفيثاغوريين عامة ، عند أفلاطون .

فأرسطو يبدأ بأن يربط الزمان بالحركة على نحو يماثل ما فعله السابقون . ولكن الفارق بينهم وبينه واضح فى المنهج : فأرسطو تبعاً لمنهجه القائم على البدء بالمحسوس للارتفاع منه إلى المعقول – بعكس منهج السابقين وخصوصاً أفلاطون – ، يبدأ من أى متحرك كان ، لا من النفس الكلية ، ويقول إن الزمان لا يوجد دون الحركة ، أو التغير بوجه عام ، فإننا لا نشعر بتغير في نفسنا ، أو حين لا ندرك أى تغير ، لا يبدو لنا أن ثمت زمانا قد مر ، وهذا كان شعور هو لاء الذين تقص عنهم الأسطورة أنهم كانوا نائمين في كهف سرديس عند الأبطال ؛ وهم بهذا إنما يربطون اللحظة السابقة على نومهم مباشرة باللحظة التي استيقظوا فيها ولا يجعلون منها في الواقع غير على نومهم مباشرة باللحظة التي مرت بينهما ، لأنها خالية من الإحساس. لحظة واحدة مستبعدين الفترة التي مرت بينهما ، لأنها خالية من الإحساس. فإذا كنا إذن لا نشعر بالزمان إلا حين يكون ثمت تغير ، ولا نعين زمانا إلا إذا شعرنا بتغير ، فن الواضح إذن أن الزمان لا يقوم بغير الحركة .

ولكن هذا ليس معناه أن الزمان هو الحركة لأن الحركة أو التغير لشيء، إنما هو في الشيء نفسه وحده ، أو حيث يكون الشيء المتحرك أو المتغير بعينه ، بينها الزمان في كل مكان ، وفي كل الأشياء ، أو بعبارة أخرى : الزمان لا يخضع للحركات الجزئية ، وإنما هو عام . ولكن ما معني هذا القول الذي يدلى به أرسطو هنا ؟ أو ليس معناه في الواقع أن الزمان ، إذا كان مرتبطاً بالحركة ، فهو مرتبط بحركة عامة ؟ وإذا كان الأمر على هذا النحو ، أفليس في هذا عود ولا عود إلى ما قاله أفلاطون وأرخوطاس والسابقون بوجه عام ، من أن الزمان يقاس بحركة عامة هي عند هولاء حركة النفس الكلية في خارجها أو الحركة العامة للكون ؟ بلي ، وسيضطر أرسطو في الكلية في خارجها أو الحركة العامة للكون؟ بلي ، وسيضطر أرسطو في ماية الأمر إلى القول بهذا تماماً ، على الرغم من أنه يصوغ النتيجة في صيغة فيها احتمال فيقول : « ولذا يبدو أن الزمان حركة الفلك ؛ فالواقع أن بقية الحركات تقاس بهذه الحركة نفسها ، والزمان هو الآخر مقيس بها » ، الحركات تقاس بهذه الحركة نفسها ، والزمان هو الآخر مقيس بها » ، ولكن لا نتعجل هذه ( «السماع الطبيعي» ، ص ٢٢٣ ب ، ٢١ – ٢٣) . ولكن لا نتعجل هذه

النتيجة ، فسنعود إلى تفصيلها بعد قليل . والذى يجب أن نلاحظه هنا إذن أن أرسطويقيم برهانه على أن الحركة ليست الزمان أو أن الزمان ليس الحركة على أساس أن الزمان كلى عام ، ولا يتوقف إذن على المتحركات الجزئية؛ في هذا البرهان يفترض مقدماً تلك النتيجة . وليس في الوسع إذن أن نغفل بعد ُ هذا الاعتبار .

ويضيف إلى هذا البرهان برهاناً آخر هو أن «كل تغير إما أسرع وإما أبطأ ، بيما الزمان ليس كذلك ؛ لأن البطء والسرعة يحددان الزمان : فالسريع هو المتحرك كثيراً فى وقت قليل ، والبطىء هو المتحرك قليلا فى وقت كثير ؛ ولكن الزمان لا يحدد بالزمان ، سواء على أساس أنه كم وعلى أساس أنه كيف» ( « السماع الطبيعي» ص ٢١٨ ب ، ١٣ – ١٨) . ومعنى هذا البرهان الثانى أن الزمان منتظم راتب ، ولذا تقاس به الحركة التي هي ليست بمنتظمة ولا راتبة . وواضح أنه يقوم على نفس المقدمات التي قام عليها البرهان السابق ، أعنى أنه إذا كان الزمان مرتبطاً بالحركة أومقدارها، فلا بد أن تكون هذه الحركة منتظمة راتبة ، وليس غير حركة الفلك أو الحركة العامة للكون هي التي ينطبق عليها هذا الوصف . فكأننا نعود هنا أيضاً إلى ما قاله أرخوطاس وأفلاطون .

والنتيجة لهذا كله إذن أن الزمان ليس الحركة نفسها كما أنه لا يوجد بغير الحركة (الموضع نفسه ، ٢١٩ ا ، ١) ، أى أنه لا بد أن يـكون من جنس الحركة (٢١٩ ا ، ٩ – ١٠) . ولـكن على أى نحو ؟

هنا نجد أرسطو يربط الزمان بالمكان فيقول إن الحركة خاضعة للمقدار الحمى ، وكل مقدار كمى متصل ، فالحركة إذن متصلة . فإذا كان الزمان سائراً وفقاً للحركة ، فهو إذن متصل مثلها . ونحن نميز فى المتحرك بين نقطة بدء ونقطة وصول ، أى نفرق بين متقدم ومتأخر فى المكان . والحركة كما قلنا خاضعة للمكان : فإذن نستطيع أن نميز فيها بين متقدم ومتأخر .

وإذا كان الزمان خاضعاً للحركة ، فكأن الزمان إذن فيه هذه الصلة بين متقدم ومتأخر . وعلى هذا «فإننا نعرف الزمان حين نحدد الحركة بتقسيمها إلى متقدم ومتأخر ؛ ونقول إن زماناً قد مر ، حيما نشعر بوجود متقدم ومتأخر في الحسركة » ( ٢١٩ ا ، ٢٢ – ٢٥ ) . وهذا الشعور لا يتم إلا إذا ميزنا بين هذين الحدين : المتقدم والمتأخر ، وكأن ثمت فترة بينهما . أما إذا لم نميز بينهما ، وجعلناهما آنا بالمعنى الدقيق ، أي بمعنى أن الآن نها المتقدم وبداية المتأخر ، فإنه لا يبدو لنا أن ثمت زماناً قد مر ، لأنه لم تحدث حركة . والنتيجة النهائية لهذا إذن تعريف الزمان بأنه : «مقدار الحركة من جهة المتقدم والمتأخر » ( ٢١٩ ب ، ٢ ).

ويشرح أرسطو هذا التعريف فيقول: «إن الزمان ليس إذن حركة ، ولكنه لا يقوم إلا من جهة أن الحركة تتضمن المقدار (أو العدد). والدليل على هذا أن العدد يسمح لنا بالتمييز بين الأكثر والأقل ، والزمان يسمح بالتمييز بين الأكثر والأقل في الحركة ؛ فالزمان إذن نوع من العدد. ولكن العدد يفهم بمعنيين: فهناك العدد بمعنى المعدود والقابل للعد ، وهناك العدد كوسيلة للعد. ووسيلة العد والشيء المعدود متايزان » ( ٢١٩ ب ، ٢ – ٩) وهذه التفرقة يمكن أن تصاغ على نحو حديث بأن نقول إن ثمت نوعين من العدد: عدداً موضوعياً ، هو الأشياء القابلة لأن تعد ، وعدداً ذاتياً هو الفكرة التي يكونها العقل وبها يعد الأشياء القابلة للعد. وأهمية هذه التفرقة في أن فكرة الآن تقوم عليها .

فالآن هو المتقدم والمتأخر بوصفه قابلا لأن يعد ، أى بحسبانه موضوعاً ، وهو بهذا الاعتبار يظل كما هو واحداً . فإن الآن يماثل الشيء المنتقل ، والشيء المنتقل يظل ، بوصفه موضوعاً ، كما هو واحداً ، أما من حيث تعريفه وماهيته ، فإنه مختلف . ولذا «حسب السوفسطائيون أن كوريسكس اللوقيون مختلف عن كوريسكس في السوق ؛ وهذا لأنه هنا تارة ، وهناك

أخرى . والمنتقل يناظره الآن ، كما يناظر الزمان الحركة ، لأن المنتقل يسمح لنا بمعرفة المتقدم والمتأخر في الحركة » ( ٢١٩ ب ، ٢٠ – ٢٣) ؛ وخلاصة هذا أن الآن يمكن أن ينظر إليه من ناحيتين : ناحية موضوعه ، وهو من هذه الناحية واحد ؛ ومن ناحية ماهيته ، وهو هنا مختلف . فهو مختلف ، لأن الآن السابق ليس هو بعينه الآن اللاحق ، وهو هو نفسه لأن الموضوع واحد وهو الآن : وفي هذا مصدر الإشكال في فكرة الآن . ولذا يعني أرسطو بأن يبرز هذا الإشكال أو الشك في مستهل حديثه عن الزمان فيقول : «والآن ، الذي يبدو أنه يحد الماضي والمستقبل ، هل هو يبتي واحداً كما هو ، أوهو جديد باستمرار ؟ ليس من اليسير حل هذا الإشكال »

وحقيقة الأمر في هذه المسألة هي أن الزمان له ناحيتان : ناحية الاتصال، وناحية الانفصال . ولكننا قلنا من ناحية أخرى إننا لا نستطيع الشعور بالزمان إلا إذا ميزنا في الحركة بين متقدم ومتأخر ، وبالتالي في الزمان . فلكي نشعر بالزمان إذن لا بد من أن ننظر إليه على أنه كم منفصل . وهذا معنى التفرقة السابقة بين عدد قابل للعد أو عدد موضوعي ، وبين عدد هو وسيلة للعد أو عدد داتى ، فالعدد القابل للعد هو الزمان بوصفه متصلا ، والعدد كوسيلة للعد هو الزمان بحسبانه منفصلا . والآن يتصف أيضاً بهاتين الصفتين : فهو من ناحية موضوعه واحد، أي يمكن إذن أن يكون متصلا، لأنه في هذه الحالة قطعةمن الزمان أولى من أن يكون حداً بين الماضي والمستقبل . وهذه القطعة ، كأي مقدار ، قابلة إذن لأن تنقسم باستمرار ، وفيها دائماً جزء من الماضي وجزء من المستقبل . أما من حيث ماهيته : فإنه كها قلنا مضي الماضي إليه ، وليس من ناحيته بعد مستقبلا ً ، وأيضاً الحد الذي منه مضي الماضي إليه ، وليس من ناحيته بعد مستقبلا ً ، وأيضاً الحد الذي منه يبدأ المستقبل ، وليس بعد شيء من الماضي من هذه الناحية ، والآن بهذا لمناته به والآن بهذا المستقبل ، وليس بعد شيء من الماضي من هذه الناحية ، والآن بهذا للمناته به والآن بهذا

المعنى إذن «حد الزمان» (٢٢٢ ا ، ٢٢) وهذا الحد إذن وحدة بمعنى أنه غير قابل للقسمة ، لأنه لا يتضمن أى مقدار . وهو فى الواقع حد بالقوة لا بالفعل ، لأنه لو كان بالفعل لكانت الأجزاء (الماضى والمستقبل) الذى هـو مشترك بيها مهاسة متلاصقة ، والأمر ليس كذلك لأن الزمان يجرى ويسيل باستمرار . فالآن بهذا المعنى الثانى إذن غير قابل للقسمة . ولكنه يقسم الزمان ، بالقوة طبعاً : وبحسبانه يقسمه ، هو دائماً مختلف ، بيها قد رأيناه بالمعنى الأول واحداً بعينه ، لأنه لا يقسم الزمان على هذا الاعتبار ، بل يربطبين أجزائه المفترضة . كما هى الحال بالنسبة إلى الحطوط الرياضية : فنحن نرى أن النقطة ليست واحدة حيما نقسم الحط ، فهى إذن الرياضية : فنحن نرى أن النقطة ليست واحدة حيما نقسم الحط ، فهى إذن الربط فى الحط المتصل ، فإنها واحدة . « وعلى هذا فإن الآن من ناحية يقسم الزمان بالقوة ؛ ومن ناحية أخرى يحد جزئيه ويوحد بينهما» (٢٢٢ ا ، يقسم الزمان بالقوة ؛ ومن ناحية أخرى يحد جزئيه ويوحد بينهما» (٢٢٢ ا ،

والآن بالمعنى الحقيقى فى نظر أرسطو هو الآن بالمعنى الثانى ، لأنه غير قابل للقسمة ، ولأنه وسيلة لعد" الزمان . وواضح ما هنا من صلة بين نظرية الآن عند أرسطو ، ونظرية الآن عند أفلاطون : فكلاهما ، كما قلنا من قبل يرى أن الآن ليس جزءاً من الزمان . رأينا ذلك من قبل عند أفلاطون ، ونراه الآن عند أرسطو حين يقول بصراحة : «إن الآن ليس جزءاً لأن الجزء مقياس للكل ، والكل لا بد أن يكون مركباً من أجزاء ، بينما يبدو أن الزمان ليس مركباً من آنات » (١٢١٨ ، ٢ – ٨) ، وهذا كما رأينا لأن الآن بالمعنى الثانى لا ينقسم ، ولا يمكن أن يتركب ما ينقسم مما لا ينقسم . ولا يمكن أن الآن لا يوجد فيه حركة وفضلا عن هذا نجد أرسطو يعنى ببيان أن الآن لا يوجد فيه حركة أسرع أو لا سكون ، كما قال بهدا أفلاطون أيضاً . فيقول إنه «لو أمكن أن توجد فيه حركة أسرع أو أبطأ . فلنفرض أن ص هى الآن ، ولتكن الحركة الأسرع تشمل المسافة ا د

في ص. فإذن ستشمل الحركة الأبطأ مسافة أو مقداراً أقل في ص نفسها ، ولتكن هذه المسافة اح. ولكن لما كانت الأبطأ تشمل اح في كل ص، فإن الأسرع ستشمل هذه المسافة في أقل من ص . ولكن هذا معناه تقسيم الآن ، وقد رأينا أنه غير قابل للقسمة . فالحركة في الآن إذن مستحملة . وبالمثل لا يمكن أن يوجد في الآن سكون أو توقف ، لأن الشيء . . . بكون في حالة سكون إذا كان قابلا بطبعه لهذه الحركة أو تلك ، ولكنه في هذا الزمن المعين والمكان المعين (ولو أنه لا يزال محتفظاً بقدرته الطبيعية على مثل هذه الحركة ) ليس متحركاً بالفعل . وعلى هذا (كما برهنا منذ قليل ) فانه إذا لم يكن لشيء قدرة على التحرك في الآن ، فلا يمكن أن يقال عن شيء إذن إنه ساكن فيه » ( « السماع الطبيعي » ، م 7 ف ٣ ، ٢٣٤ ا ، ٢٥ ــ ٣٤ ) . وفضلا عن هذا فإن الآن كما قلنا حد بين زمانين ، فإذا أمكن شيئاً أن يتحرك في الآن أو أن يسكن فيه ، فإن الشيء الواحد المتحرك في الآن سيكون متحركاً وساكناً معاً : متحركاً بوصفه في نهاية أحد الزمانين ، وساكناً بوصفه عند بداية الآخر . وهذا خلف واضح. والنتيجة النهائية لهذا إذن أن الحركة والسكون غير ممكنتين في الآن . ولـكن كل حركة لا بد أن تتم فى زمان . فإذا كان الزمان مركباً من آنات ، والآن كما قلنا لا يقبل أن يوجد فيه حركة ، فكيف تتم الحركة إذن فى الزمان ؟

وقد عرض أبو البركات البغدادى (١) هذه الاشكالات التى أثيرت حـول الآن بكل وضوح وقوة ، ولذا يحسن بنا أن ننقل هنا بعضاً مما قاله . قال : «وقد سمى الحد المعتبر المميز له فى الوجود آنا . وقيل إن الآن فصل بين الزمانين (فى نسخة : فنقول) أما بالطبع فبين الماضى والمستقبل ، وأما بالعرض فبين أى زمانين عينتهما ، فهو فى امتداد الزمان كالنقطة فى الحط . وقيل إن الآن هو الذى يوجد من الزمان ، ولا يوجد زمان ألبتة ، أى لا يقر

<sup>(</sup>١) أبو البركات البغدادى : « المعتبر فى الحكمة » ، ج ، ، ص ٧٨ ــ. و ، ، طبع دائرة المعارف العثمانية بالهند ، سنة و ٩٠ .

منه شيء يتجدد بآنين ، بل الموجـــود آن على التتالى. وهو ما لا ينقسم من الزمان . كما أن النقطة من الخط مالا تنقسم ، بل هي بداية ونهاية (قارن بهذا ما يقوله أرسطو : «السماع الطبيعي » ، ۲۱۸ ا ، ۸ – ۳۰) .

« ولم يرض بهذا الرأى المدققون . قالوا : لأن الزمان منقسم ، ولو كان مجموع آنات ، لقد كان يجتمع مما لاينقسم ما ينقسم . وهذا محال . فلخول الزمان فى الوجود دخول ما هو فى السيلان . وإذا أردت أن تمثله بمثل رأس إبرة دقيق يخط به خط ، فكل ما يلقاه من الحطوط فيه إنما هو نقطة . فهو يلاقى نقطة بعد نقطة ، لكنه لا يقرر على نقطة ، بل يتحرك : فأى موضع و قفته ، كان نقطة ، وفى أى موضع حركته ، تتوهم النقطة توهما، ولا تجدها واحدة بعد أخرى . فهكذا تتصور الآن فى الزمان . واستمرار الزمان على الوجود كاستمرار خيط تجره على حد سيف بالعرش و يفرض و يفرض حد السيف ؛ لكن المين كالوجود ، والخيط كالزمان ، فكله ياتى حد السيف ؛ لكن لا يلتى منه إلا حداً بعد حد ، ونقطة بعد نقطة ، ولا يقر على نقطة ، بل يتصل فى اجتيازه . فكذلك يستمر الزمان . . .

«والزمان يلتى الموجود بالآن ، فلولا الآن لما دخل الزمان فى الوجود على الوجه الذى دخله . وليس دخوله بأن يتلو آنا ، بل بأن يستمر منجراً على الاتصال ، فمتى التفت إليه ملتفت ، أو اعتبره معتبر ، أو وَقَـته موقت، وجد الداخل الوجود منه هو آن ، لا زمان . فأما أن الآنات لا تتتالى حتى يكون منها الزمان ، فكما لا تتتالى النقط فيكون منها خط ، لأنها ما لا تنقسم ، ومجموع ما لا ينقسم ينقسم (وهو هنا الحصل) ، فهكذا يتصور الزمان فى وجوده وتصوره .

« ومن الناس من رد هذا القول واستشنعه (وفى نسخة: استبشعه) بأن قال : كيف يقال عن الزمان الذى لا يتصور وجود شيء إلا فيه إنه لاوجود له ؟ بل وله وجود أسبق وأحق من وجود كل ما يوجد فيه، وذاته باقية

لا تتغير ، وذلك هو الدهر . وإنما تبدله وتغيره بالنسبة إلى المتبدلات المتغيرات ، كما تمثلنا به من حركة الحيط على حد السيف ، ولولا تبدل أحوال الموجودات عليه وبالنسبة إليه ، لقد كان يكون دواماً سرمداً واحداً لا يعدم هو ولا شيء منه » .

وهذا النص وثيقة من أحسن الوثائق التي سجلت النقاش الذي دار حول فكرة الزمان وصلته بالآن، خصوصاً في الأوساط الأفلاطونية المحدثة والمشائية المعاصرة لها والتالية عليها مباشرة . وليس المجال الآن مجال إبراز المدلول التاريخي لهذه الوثيقة الهامة كصورة صادقة للأفكار التي وصلت إلى العالم الإسلامي متعلقة بالزمان وما أثير حوله من مشاكل هي أصداء لمناقشات الأوساط الآنفة الذكر ــ فهذا بحث تاريخي لعلنا أن ثقوم به يوماً قريباً في بحث مستقل (١) . ونحن هنا لسنا بصدد العرض التاريخي ، بل العرض النقدى الحالص ، أي أن الذي يعنينا هنا هو تحليل الأفكار التي تني بغرضنا في هذا البحث ، ألا وهو تحليل فكرة الزمان وصلته بالوجود . لذا لا يعنينا هنا إلا أن نستخلص الفكرة الرئيسية في هذه المناقشات . فنقول إن أهم ما في ذا النص عبارتان : الأولى قوله : «وقيل إن الآن هو الذي يوجد من الزمان ، ولا يوجد زمان ألبتة ، أي لا يقر منه شيء يتجدد بآنين ، بل الموجود آن بعد آن على التتالى» ، والرد عليها من جانب هؤلاء الدين نعتهم هنا «بالمدققين » الذين لم يوافقوا على هذا القول : « لأن الزمان منقسم ، ولو كان مجموع آنات ، لقد كان يجتمع مما لا ينقسم ما ينقسم ؛ وهذا محال . فدخول الزمان في الوجود دخول ما هو في السيلان» . ثم

<sup>(</sup>۱) راجع فی هذا موقتاً: سلمون بینس: «مذهب الجوهر الفرد فی الاسلام »، ص ۶۹ – ۲۰، برلین سنة ۲۳۹، و ومقال ت. دی بور فی «دائرة المعارف الاسلامیة » تحت مادة: زمان ؛ وبول کروس: «جابر بن حیان» ص ۱۶۲ – ص ۱۶۳، تعلیق رقم ۶ القاهرة، سنة ۱۹۶۰. وراجع قبل هذا: دوهم « نظام العالم من أفلاطون إلى کوبرنیك »: ج ۱، ص ۲۷۱ – ص ۲۷۰،

قوله: «كيف يقال عن الزمان الذى لا يتصور وجود شيء إلا فيه إنه لا وجود له؟ بل له وجود أسبق وأحق من وجود كل ما يوجد فيه، وذاته باقية لا تتغير، وذلك هو الدهر»، وهذه هي العبارة الثانية التي نريد هنا إبراز معناها.

أما العبارة الأولى والرد عليها فيثير انمشكلة الاتصال والانفصال في الزمان، واجتماع الزمان المتصل من آنات منفصلة غير قابلة للقسمة ، وهي المشكلة التي رأينا أرسطو يعرضها في بدء بحثه كإشكال أو شك آير دُ على فكرةٍ الزمان (۲۱۸ ا ، ۲ – ۳۰) ؛ وعرفنا كيف أن أرسطو قد ترك المشكلة من غير حل واضح ، ولخص في النهاية رأيه بطريقة عامة سلبية فقال فيما يتعلق بالصلة بسين الآن والزمان : « فالآن إذن بوصفه حداً ليس هو الزمان ، وإنما هو عرض ؛ وبوصف أنه يعد، هو عدد؛ وذلك لأن الحدود لا تنتسب إلى الأشياء التي هي حدود لها ؛ وعلى العكس ، فإن عدد هذه الحيول ، العشرة ، يوجد خارجها » (٢٢٠ ا ، ٢١ – ٢٤) . ومعنى هذا في لهاية الأمر أن الآن لا يوجد في الزمان بمثابة جزء منه ، بل يوجد خارجه. ويمكن أن نفسر «خارجه» هنا على نحوين : فإما أن يقصد بهذا ما يقصده أفلاطون من أن الآن خارج الزمان ، ومعنى هذا أنه ينتسب إلى وجود أبدى أزلى يشابه وجود الأشياء السرمدية ؛ ونكون بهذا التفسير في جو أفلاطوني خالص . وإما أن نفسر هذا القول بمعنى أن الآن بوصفه وسيلة العد ، كما قلنا من قبل ، يوجد خارج أجزاء الزمان المعدودة ، أعنى في النفس العادّة؛ وتبعاً لهذا التفسير الثاني سنقول إن الزمان ، بحسبان أن وحدة العد فيــه هي الآن (راجع : ٢٢٠ ا ، ٤) لا يقوم إلا في النفس ، وبهذا نفسر الآن على أنه تصور ذهني وهمي مجرد ، أو على نطاق أوسع ، فنقول إن وجود الزمان متوقف على وجود النفس ، ونكون بذلك قد حللنا المسألة حلا مثالباً .

ونحن نرى أرسطو في الواقع يدور حول هذا التفسير الثاني مراراً عدة ، ثم يثيره بشكل صريح فيقول : «إن ثمت مشكلة محيِّرة ، ألا وهي : هل الزمان يمكن أن يوجد دون النفس أو لا يمكن ؟ وذلك لأنه إذا لم يكن ثمت شيء يعد ، لن يكون ثمت معدود،وبالتالى لن يكون ثمت عدد ؛ لأن العدد هو ما يَعُدُ ، أو ما يمكن أن يعد . ولكن إذا لم يكن ثمت شيء يستطيع بطبعه أن يعد إلا النفس ، وفي النفس ، العقل ُ ، فإنه لا يمكن أن يوجد زمان حينثذ بغـير النفس ، اللهم إلا ما هو موضوع الزمان ، كما يقول المرء مثلاً إن الحركة يمكن أن تكون دون النفس » . ويجيب عن هذا الشك باجابة غير واضحة كل الوضوح فيقول مباشرة : « إن المتقدم والمتأخر في الحركة ، ومن حيث أنه قابل لأن يعد " ، يكوّن الزمان » ( ٢٢٣ ا ، ٢١ ــ ٢٩) . وهذه الإجابة معناها أن الزمان يمكن أن يوجد دون النفس . والواقع أن من الواجب أن نحسب هذه هي الإجابة الحقيقية التي أدلى بها أرسطو ، وأن التفسيرات التي حاول بها بعض المؤرخين أن يقربوا فيها بين أرسطو وبين المثاليين المحدثين ، مثل كَنْت خصوصاً ، لا تقوم على أساس صحيح . وماكان ينتظر من أرسطو أن يقــول غير هذا ، لأنه لم يكن على حال من الذاتية تسمح له بالقول بأن الزمان لا وجود له إلا بالنفس ، وبالتالى ، فى النفس (١) .

فإذا ترجح ، بل ثبت ، لدينا إذِن أن التفسير الثانى لا يمكن الأخذ به بهذا المعنى المثالى الواضح ، فإنه لم يَـبْق لدينا إذن غير التفسير الأول للآن ، وهو أن الآن خارج الزمان .

وهذا التفسير يقودنا إلى مسألة الوجود فى الزمان ، وهى مسألة يختلف الحل فيها تبعاً للأشياء التي نتحدث عن وجودها فى الزمان ، فأولاً يلاحظ

<sup>(</sup>١) راجع رأينا في هذه المسألة وما أثير حولها في كتابنا : أرسطو » ص ٢٠-، ص ٢٠١ ، القاهرة سنة ١٩٤٣ . وراجع كذلك تسلر : « فلسفة اليونانيين » ط ٣ (سنة ١٨٧٩) ص ٤٠١ ، وما يليها .

بالنسبة إلى الحركة أن الحركة تقاس بالزمان ، وأن الزمان هو الآخر يقاس بالحركة ، لأن كلا مهما يحدد الآخر ؛ والوجود في الزمان بالنسبة إلى الحركة إذن معناه أن تكون الحركة مُقيسة بالزمان ، سواء في ذاتها و في وجودها ، لأن الوجود والماهية شيء واحد بالنسبة إلى الحركة وإلى كل موجود في تغير وحركة ، كما لا حظ الاسكندر الأفروديسي(١) . أما بالنسبة إلى بقيــة الأشياء ، غير الحركة ، فإن الوجود في الزمان معناه ﴿ أَنْ تَكُونَ هَذَهُ الْأَشْيَاءُ مقيسة في وجودها تحت تأثير الزمان . فالوجود في الزمان يمكن أن يفهم على نحوين : الأول الوجود حين يجرى الزمان ، والثاني الوجود على النحو الذي نقول به إن بعض الأشياء في العدد ؛ فهذا معناه أن الشيء جزء أو شيء متأثر بالعدد ، وعلى وجه العموم أنه بعض من العدد ، أو أن هذا الشيء فى عدد . فلما كان الزمان عدداً ، فإن الآن والمتقدم وكل ما هو من هذا القبيل هو في الزمان ، مثل ما الوحدة والفرد والزوج في العدد ؛ فهذا في الواقع بعض من العدد ، وذاك بعض من الزمان ؛ وبالمعنى الثانى ، الأشـــياء في الزمان كما في العدد . وإذا كان الأمر على هذا النحو ، فإنها مشمولة بالعدد كالأشياء التي في المكان ، فإنها مشمولة بالمكان . ومن هذا يرى أن الوجود في الزمان ليس معناه الوجود مع الزمان، كما أن الوجود في الحركة وفى المكان ليس معناه الوجود حالما يكون المكان والحركة موجودين وإلا فإنه إذا كان الوجود معناه هذا ، فإن كل الأشياء ستكون فى أى شيء كان، فالسماء مثلا في حبة الـُـــّبر ، لأن حبة الـُـــّبر توجد مع السماء» (٢٢١ ا ،  $\Lambda = 77$  ) . فالوجود فى الزمان بالنسبة إلى هذه الأشياء إذن يشابه الوجود في العدد ، أو الوجود في المكان ، أي بمعنى أن الزمان يشمل في داخله هذه الأشياء كما يشمل المكان الأشياء المتمكنة فيه.

<sup>(</sup>۱) كما أورد ذلك سنبلقيوس في شرحه على « السماع الطبيعي » لأرسطو، ص ٧٧ س ٢٥ ، نشرة ه . ديلز - براين سنة ١٨٨٠ ، سنة ١٨٨٥ .

ولهذا فإن الأشياء السرمدية ليست فى الزمان ، لأن الزمان لا يشملها ولا يقيس وجودها . والدليل على هذا أن الزمان ليس له أى أثر فيها ، وما هذا إلا لأنها ليست فيه ( ٢٢١ ب ، ٣ – ٧ ) .

وكذلك الحال أيضاً فى اللاموجودات ، ويقصد بها أرسطو النسب الرياضية خصوصاً ، مثل قابلية قياس القطر مع الضلع. فهذه أيضاً كالأشياء السرمدية ليست فى الزمان ، لأنها لا تتضمن حركة أو سكوناً .

والنتيجة لهذا إذن هي أن كل ما هو خاضع للكون والفساد ، وعلى العموم كل ما يوجد تارة ولا يوجد أخرى هو بالضرورة في الزمان ، لأن ثمت زمنا أكبر يفوق وجودها ( ٢٢١ ب ، ٢٨ – ٣١) . أما ما لا يخضع للحركة ، فلا يوجد في الزمان ، وهذا واضح من كون الزمان مرتبطاً بالحركة على النحو الذي رأيناه ، فحيث لا حركة لا زمان . ففي أي شيء يوجد إذن ؟ لا بد أن نقول إنه يوجد في الآن .

ولكن هذا كله لا يحل المسألة في شيء. فقد بقيت فكرة «الآن» غامضة كل الغموض، وفكر أرسطو عنها متردد بين أن يجعل الوجود الحقيق للزمان في الآن ، وبين أن يدع الآن خارج الزمان . ولكنه إلى الوضع الأول أقرب ؛ وهذا ما هو معبر عنه في نص أبي البركات في قوله : « إن الآن هو الذي يوجد من الزمان ، ولا يوجد زمان البتة ، أي لا يقر منه شيء يتجدد بآنين ، بل الموجود آن بعد آن على التتالى » ، وفي شرحه له من بعد حين يقول : « والزمان يلتي الموجود بالآن ، فلولا الآن لما دخل أن يكون أبو البركات قد أخذه عن بعض الشراح المشائين . وعلى كل حال ، فإن أرسطو كان يرى أن الزمان يستمد وجوده الحقيقي من الآن ، وذلك لأن فإن أرسطو كان يرى أن الزمان يستمد وجوده الحقيقي من الآن ، وذلك لأن بعد ، والمستقبل لم يأت بعد . فالحل إذن للإشكال الأول الذي عرضه في بعد ، والمستقبل لم يأت بعد . فالحل إذن للإشكال الأول الذي عرضه في

أول حديثه عن الزمان ، حين قال إنه يبدو أن الزمان لا يوجد مطلقاً ، أو على الأقل ليس له إلا وجود ناقص غامض ، وذلك لسببين : الأول أنه كان ولم آيعُدُ " بعدُ ،كما أنه سيكون وليس بعد، فهو إذن مكون من لا موجودات، وما هو كذلك لا يشارك في الجوهر ، وبالتالي في الوجود ؛ والثاني ، وهو سبب يرتد إلى الأول في نهاية الأمر ، أن وجود أي شيء قابل للقسمة يستلزم بالضرورة وجود كل أو بعض أجزائه ، بينا نرى أن أجزاء الزمان بعضها كان ، والأخرى ستكون ، ولا جزء منه حاضر موجود ؛ ومع هذا فإن الزمان شيء قابل للقسمة ــ نقول إن هذا الإشكال لا يمكن أن يحل على أساس جعل فكرة الآن هي الفكرة الرئيسية في فهم طبيعة الزمان ، وهذا لا يتم إلا "بالنظر إلى الزمان على أنه مكون من آنات متوالية، وذلك أن كل آن حاضر ، وما هو حاضر موجود ، فالزمان سيكون إذن ، على أساس أنه مركب من آنات ، موجوداً . فإذا كان لنا إذن أن نقول بأن الزمان موجود ، فلا مناص من النظر إليه على أنه مركب من آنات متتالية ، وهذا ما عبر عنه كلام أبى البركات بدقة ووضوح فى قوله : «والزمان يلقى الموجود بالآن، فلولا الآن لما دخل الزمان في الوجود على الوجه الذي دخله». لأنه لولا الآن لما كان ثمت حضور ، وإذا لم يكن حضور ، فلا وجودًا، وبهذا لا يدخل الزمان في الوجود إلا بواسطة الآن ، أو بعبارة أخرى على صورة الحاضر.

حقاً إن الآن بهذا المعنى مثير لكثير من الإشكال كما رأينا من قبل ؟ ولكن ليس فى الوسع أن يُتصور حقاً إلا على هذا الأساس ، إذا شئنا أن نضيف إلى الزمان وجوداً . وهذا ما فطن له أفلاطون وأشار إليه بوضوح ، دون أن يتلفع بالتردد والغموض كما فعل أرسطو . فقال ، كما قلنا آنفاً ، إن الحاضر ، أو الآن ، لحظة غير معقولة ، لأنها تفترض البقاء ، ولو أقصر مدة ، فيما ليس بكائن إطلاقاً ، بل فى تغيير مستمراً أبداً ( «طياوس » ، مدة ، فيما ليس بكائن إطلاقاً ، بل فى تغيير مستمراً أبداً ( «طياوس » ، وتجعل من الآن شيئاً محدداً ، مع أنه ليس فى ذاته بشىء . والحق

أن أفلاطون كان في هذه الناحية — إن لم يكن في كل النواحي — أجرأ من أرسطو كثيراً ، فواجه مشكلة الآن بوضوح وشجاعة ، وأعلن أنه لحظة غير معقولة ، ولكنها وحدها الحقيقية ، والجوهر السرمدى والواحد والصور توجد هي وكل ما هو أزلى أبدى فيها ؛ بل الوجود الحقيقي لا يقوم إلا بها . والحق أيضاً أن أرسطو ، على الرغم من تفصيله للمسائل التي تتضمنها مشكلة الزمان ، وعلى الرغم من الأبحاث الظاهراتية الدقيقة التي قام بها حول هذه الأفكار المشتملة في فكرة الزمان: مثل « في الحال » أو «حالا» و « ذات يوم » ، « وعا قليل » ، « وحديثاً » و « فجأة » ، نقول إنه على الرغم من المكونة لوجوده من حيث حقيقة كل ، وأيها أهم من الآخر ، أو بالأحرى المكونة لوجوده من حيث حقيقة كل ، وأيها أهم من الآخر ، أو بالأحرى أيها الأصيل : المستقبل أم الماضي أم الحاضر .

وقد تكون العلة فى عدم الاهتمام بهذه المشكلة أنها مسألة قد فرغ منها وليست مشكلة ، فرغ منها على نحو ما بينه أفلاطون من أن الحاضر هو اللحظة الرئيسية الأصلية فى الزمان . وهى فعلا مسألة لا تحتاج إلى بحث بالنسبة إلى الروح اليونانية كلها . فإن نظرة هذه الروح إلى الزمان كان من شأنها أن تجعل من الحاضر الآن الأصيل فى الزمان ؛ فهى روح مر تبطة باللحظة الحاضرة قد أليَّهَت الجسم المنعزل والآن الحاضر ، وكما يقول اشبنجلر : «إن الموجود القديم (أى اليونانى) . . . كان محصوراً بأسره فى اللحظة الحاضرة . ولم يكن ثمت شىء يدفع به فى الماضى والمستقبل . . . والروح القديمة يعوزها العضو الحاص بالتاريخ ، أعنى الذاكرة . . . يعوزها الزمان » (١) ، أعنى الزمان بآناته الثلاثة ، وخصوصاً المستقبل . والموجود الحقيق عند هذه الروح هو الحاضر ، ولذا فإنها فى تفسيرها للوجود لم تراع غير الآن الحاضر ، ضاربة صفحاً عن المستقبل والماضى .

<sup>(</sup>١) اشبنجلر : « انحلال الغرب » ج ١ ، ص ١٧٢ ، منشن سنة ١٩٣١ .

وهـذا ما لاحظه هيدجر(١) على فكرة الزمان عند اليونان،وعند أرسطو بوجه خاص ، فقال : ﴿ إِنَّ مِن المُمكِّنِ أَنْ نِبِينِ أَنْ هَذَا التَّحليلِ للزِّمانِ (اللُّني قام به أرسطو) مقود بفهم للوجود ــ غير مشعور به في عمليته ــ على أساس أن الوجود حاضر مستمر ؛ وتبعاً لهذا ، فإنه يعرف وجود الزمان بواسطة «الآن» ، أى بواسطة هذا الطابع من الزمان الذى يجعل منه دائماً حاضراً ، وهذا هو الوجود الحقيقي بالمعنى القديم » (٢) . وفي موضع آخر أورد تعريف أرسطو وشرحه بأن قال : ( الزمان هو « المعـــدود » ، أى ما هو مشار إليه في حضرة العقرب السائر أو «الظل»)، أي أن الزمان هو العدد المقروء في كل لحظة حاضرة يمر بها العقرب الســـائر في الساعات العادية أو الظل في المزولة ؛ كما أن هذا التعريف يتحدث عن « حضور التحرك في حِركته: «الآن هنا، الآن هنا، الخ»؛ فالمعدود هو الآنات. وهذه تظهر في «كل آن» على شكل «حالا\_ ليس \_ بعد» و «حالا ـ ليس بعد \_ حاضراً» . و نحن نسمى هذا الزمان العالمي «المرئي» في الساعات على هذا النحو باسم الزمان الآني(٢) » ، أي أن الزمان الارستطـالي على هـذا التعريف هو الزمان الطبيعي ، زمان الساعات ، المكون من آنات متوالية ، كل آن منها يكوّن حاضراً ، والزمان تبعاً لهذا مكون من حاضرات متوالية .

وعن هذه الفكرة فى الزمان صدرت أيضاً فكرة السرمدية . فقد رأينا كيف أن أفلاطون نظر إلى الجوهر السرمدى على أنه حاضر باستمرار ، أو «كائن » خالص ؛ ثم كيف جعل السرمدية توجد فى الآن . وهذا يمكن أن يفسر على أساس أن الآن ، كما قلنا، ليست فيه حركة ، ولا سكون بمعنى انعدام الحركة ، بل فيه ثبات مستمر ، أو حضور مستمر ليس فيه انتقال إلى مستقبل أو صدور عن ماض . فالآن الحاضر هو الآن الحالى من

<sup>(</sup>١) هيدجر : «كنت ومشكلة ما بعد الطبيعة » ، ﴿ ٤٤ ، فرنكفورت على المين ، سنة ١٩٣٤ .

<sup>(</sup> r ) هيدجر : « الوجود والزمان » ، ص ٤٣١ - ص ٤٣٢ .

كل حركة ، وبالتالى من كل أجزاء الزمان الدالة على الحركة : وهى المتقدم والمتأخر ، أو الماضى والمستقبل ؛ والسرمدية هى الحضور الدائم ، بمعى الثبات وانعدام الحركة والتغيير ، والسكون بالمعنى المفهوم عادة . فمن الطبيعى إذن أن يقال إن السرمدية فى الآن. وإذا كان الزمان مكوناً من آنات متوالية ، فالوجود الحقيقى فيه وجود حاضر باستمرار ، ما دام موجوداً فى الآن . وهذا فى الواقع ما تنبه إليه زينون الإيلى فى حجة السهم وحجة الملعب على وجه التخصيص . ولم يستطع أرسطو فى رده عليه أن يجتا زهذه العقبة الكأداء ، أعنى الآن . وطالما كنانقسم الزمان إلى آنات متوالية ، فحجج زينون ستظل قائمة على الدوام لن ينال منها أى نقد . وهذا ما أجاد فهمه أفلاطون فى محاورة «برمنيدس» (١٥٤ ا – ١٥٧ ب) . فإذا كنا نريد أن نتخلص من نتائج هذه الحجج ، فليس أمامنا إلا أن نرفض أولا هذا الافتراض الأصلى ، وهو أن الزمان مكون من آنات متوالية (١) .

أما إذا أبقينا عليه ، فليس أمامنا إلا أحد أمرين : فإما أن ننكر الحركة ، وهذا ما أثبته زينون بحججه وأراده الإيليون ، واضطر أفلاطون إلى الأخذ بشيء منه ؛ وإما أن نفسر الحركة تفسيراً آخر ليس من شأنه أن يفترض بالضرورة وجود الزمان بالمعنى العادى . وهذا الوضع الثاني هو ما اختارته الأفلاطونية المحدثة .

فقد فرق هوئلاء بين نوعين من الزمان : زمان طبيعي φυσικὸν χρόνον ، وهو الذي عناه أرسطو في تعريفه ودافع عنه المشائيون ؛ وليس في الواقع إلا أثراً من آثار الزمان الثاني ، أعنى الزمان الأصيل الحقيقي الأول πρῶτον χρόνον.

وأول من لفت النظر بوضوح إلى هذا الزمان الأصيل هو أفلوطين ، فنحن نعرف أن العالم المعقول عند أفلوطين يتكون من ثلاثة جواهر أو

<sup>(</sup>۱) راجع كتابنا: « ربيع الفكر اليوناني» ، ص ۱۷۳ ـ ص ۱۸۱ ، ص ۲۹۲ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢٠٠٠ . ٢

أقانيم : هي الواحد ، والعقل ، والنفس الكلية ، أما الأول والثاني فثابتان مطلق الثبات ، سرمديان ، باقيان على حالها باستمرار يحييان ولكن حياتهما سكون دائم . أو بعبارة أدق، نقول إن الأول الواحد لايتحرك ولا يتغير على وجه الإطلاق ، بينا العقل ، الصادر عن الأول ، يقوم بعملية هي عملية تعقله للأول الواحد ولنفسه ، مما من شأنه أن يصدر عنه الأقنوم الثالث ، أعنى النفس الكلية . وعملية التعقل هذه ، هي بالضرورة حركة ؛ ولكنها حركة من نوع يختلف عن الحركة عند أرسطو وعند الجمهور ، إذ هي حركة لا تتضمن أى تغير ، حركة معقولة لا حركة طبيعية . ومع هذا فإنا لم نصل بعد إلى الزمان . وإنما الزمان الأول أو الأصيل يوجد في الأقنوم الثالث ، أعنى النفس الكلية . فان هذه تتصف بالحياة ، وبالتالي بالتغير الدائم ، ونقصد بالحياة هنا الحياة بالمعنى العادى المفهوم ، وهذه الحياة تيار مستمر فيه انتقال متصل بين حال وحال ؛ وتلك هي حركة النفس الكلية . فللنفس الكلية إذن حياة هي تغير دائم من حال إلى حال ، ومن فعل إلى فعل؛ وهي مماثلة لتلك الحياة العليا الموجودة في الأول الواحد وفي العقل . وهذه الحياة التي للنفس الكلية هي التي تكون الزمان الأصيل . ولما كانت محاكاة للحياة العليا ، وهذه سرمدية ، فإن الزمان الأول أو الأصيل محا كاة وصورة للسرمدية : فهذا الزمان يحاكي الكلية الحاضرة ، والمعية الدائمة ، واللانهائي الحاضر بالفعل ، التي هي من شأن الأول والعقل . «والزمان يحاكبها لأنه يريد دائماً أن ينضاف نماء جديد إليه . فهذا النحو من الوجود هنا (أي في النفس الكلية) يحاكي ذلك الموجود في أعلى (أي في الواحد والعقل). فلنتجنب إذن أن نبحث عن الزمان حارج النفس الكلية ، كما علينا أن نتجنب نشدان السرمدية خارج الموجود الأكمل (١) » . وإذا كان الأمر على ذا النحو ، فليس لنا إذن أن ننشد الزمان في النفس الجزئية الحاصة بكل فرد . وفي هذا يقول أفلوطين : «هل الزمان فينا ؟ أم هو بالأحرى

<sup>(</sup>١) أفلوطين: « التساعات » الشالثة ، م ٧ ، ف ١٠

فى تلك النفس الكلية ، الباقية على حالها فى كل شىء ، والتى تضم وحدها كل النفوس ؟ ولهذا فإن الزمان لا يتفتت» (١) ، أى لا توجد أزمنة مختلفة ، بل زمان واحد فحسب .

ويفصل تلميذه فورفوريوس هذه النظرية فيقول إن العقل يتعقل دفعة واحدة ، والأشياء كلها حاضرة فيه معاً ودائماً ؛ ومثل هذه المعرفة ليس فيها انتقال . أما النفس فتتعقل على درجات وتسلسل ؛ بأن تنتقل من تصور إلى تصور آخر ، وبذا تغير دائماً من تصوراتها ، والأشياء لا توجد فيها دفعة واحدة حاضرة بالفعل ، بل توجد فيها على صورة سلاسل من التصورات التي يتلو بعضها بعضاً . ومن هنا فإنها في حركة ، حركة باطنة مع ذلك ، لأن الأشياء التي تتتالى فيها ليست أشياء صادرة عن الحارج وتعود إلى الحارج ، بل هي تصورات باقية في داخلها باستمرار ، تتأملها النفس واحدة بعد أخرى ، وهي بهذا تتحرك حركة داثرية فيها عود "على نفسها باستمرار « فهي شكل دورى ، الماء الذي فيه » (٢) . وهذه الحركة هي المكونة للزمان والزمان عند فورفوريوس لا ينفصل عن النفس الكلية ، كما أن السرمدية لا تنفصل عن العقل . وهذا الزمان يمكن أن ينظر إليه على أنه ذو دورات ، كدورات الكورات النفس الكلية تكون السنة الكبرى .

ذلك هو الزمان الأصيل عند أفلوطين وتلميذه : فهووحياة النفس الكلية سواء ، وهو تبعاً لهذا معقول يكاد أن لا ينتسب في شيء إلى المحسوس

<sup>(</sup>١) المرجع السالف ، ف ١٠٠

بعكس الزمان الطبيعى الذى قال به أرسطو وتلاميذه من المشائيين ، حين نشدوه فى الحركات والتغيرات الجارية فى العالم المحسوس . وفى هذا نرى بوضوح عوداً إلى ما قاله أرخوطاس الترنتى ومن بعده أفلاطون . وصفة المعقولية هذه هى المميز الحقيقى الوحيد تقريباً بين فكر أرسطو وفكر هولاء؛ فإن أرسطو هو الآخر قد قال بزمان كلى .

ذلك أنه تساءل في آخر بحثه في الزمان ( « السماع الطبيعي » ، ١٢٢٣ ، ٢٩ – ٢٧٤ ا ، ٢) عن الحركة التي يعدها الزمان ، فقال : هل هو عدد لأية حركة كانت ؟ وأجاب بالسلب ، لأنه رأى أن الزمان يجرى فيه كل نوع من أنواع الحركة . وإذا كان كذلك فإنه ليس عدد واحد واحد منها ، بل عدد الحركة المتصلة ؛ وفضلا عن هذا فإنه لو كان هناك زمان خاص بكل حركة ، لـكانت هناك أزمنة عدة ، ولوجدت معاً أزمنة متساوية ، ولكن الزمان واحد في كل حال . فلا بد من البحث عن حركة أولى تكون المقياس لـكل الحركات ، وبها يقاس الزمان ؛ ولما كان الزمان متصلاً ، فلابد أن تكون متصلة ، والحركة الوحيدة المتصلة هي الحركة الدائرية على نحو النقلة ، وهذه الحركة الدائرية المنتظمة هي حركة الفلك ، وعلى هــذا فإن الحركة التي يعدها الزمان هي إذن حركة الفلك . بل لا يكتفي أرسطو بهذا ، بل يقول ــ وإن كان هنا يتصنع الشك ، وهو تصنع زائف من غير شك ــ إن هذا الزمان على هيئة دورة ، « ويبدو أنه نوع من الدائرة» (۲۲۳ ب ، ۲۹) . ومعنى هذا بصريح العبارة أن أرسطو انتهى إلى ما انتهى إليه أرخوطاس وأفلاطون من قبل ، من أن هناك زماناً كلياً عاماً هو الحركة العامة للكون أو حركة الفلك . ولا يجدى في إنقاذه من هذا كل هذا اللف والدوران والشك المصطنع الذي يلجأ إليه هنا . خصوصاً إذا لاحظنا ما أشرنا إليه في بدء شرحنا لمعنى الزمان عند أرسطو ، من أنالمقدمات التي يسوقها تفترض هذا المذهب افتراضاً ، مذهب الزمان الكلى المقيس

بحركة الفلك . ولذا نجد أكثر الشراج ، وعلى رأسهم ثامسطيوس (١) ، يرى أن الحركة التي يعدها الزمان هي الحركة العامة للكون . والفارق الوحيدبين أرسطو وبين هولاء هو أن أرسطو قال بصراحة ووضح إن الزمان «عدد» أو «مقدار» هذه الحركة ؛ أما هم فلم يذكروا كلمة «عدد» بصراحة ، فيما عدا أرخوطاس كها رأينا . وبهذا المعني وحده يمكن أن نفهم حركة اللوم الساخر التي أبداها أرسطو ضد خطأ هولاء والذين زعموا أن الزمان هو حركة الكون ، والآخرين الذين ادعوا أنه الفلك بعينه » (١٢١٨ ، ٣٤ – ٢١٨ ب ، ١) ؛ وإن كنا لا نفهم على وجه التدقيق من هم هولاء الذين عناهم بهذا القول ، ولماذا لم يذكر رأى أرخوطاس ، مع أنه رأى كرأيه بالدقة ، إذا كان ما أورده لنا عنه سنبلقيوس أرخوطاس ، مع أنه رأى كرأيه بالدقة ، إذا كان ما أورده لنا عنه سنبلقيوس أستحملها أرسطو هنا حين نعت رأى هولاء « بأنه من السذاجة بحيث لا يحتاج المرء إلى بيان ما فيه من إحالة وبطلان » (٢١٨ ب ، ٨ – ٩) .

وعلى كل حال ، فإن المميز الرئيسي بين نظرية أرسطو في الزمان ونظرية الأفلاطونيين هو كما قلنا طابع المعقولية الذي يضيفه هولاء إلى الزمان . فالزمان كما رأينا ، خصوصاً عند أفلوطين وتلميذه فورفوريوس ، ينتسب إلى العالم المعقول ، ولا ينفصل عن الأقنوم الثالث فيه ، أعنى النفس ، وبالتالى يتصف بما يتصف بم من معقولية ؛ وهم بهذا يضعونه في النظام الترتيبي للماهيات المعقولة غير الحسية . أما أرسطو فقد ربطه بحركة الفلك ، أي ربطه بما هو محسوس ، فهو بالتالى زمان حسى ، لا زمان عقلي أو معقول . وبهذا المعنى يجب أن نفهم تلك التفرقة التي وضعتها الأفلاطونية المحدثة وأشرنا إليها منذ حين : أعنى التفرقة بين زمان طبيعي هو زمان تلاميذ أرسطو ، وزمان أول

<sup>(</sup>۱) ثامسطیوس: «تلخیص السماع الطبیعی لأرسطو»، نشرة هینرش شنكل، برلین سنة ۱۸۹۰، م ۶۹، ف ۱۹، ص ۱۹۳۰ وراجع دوهم: الكتاب الذكور، ج ۱ ص ۱۸۹۰ ص ۱۸۷۰

أو أصيل هو الزمان الموجود فى النفس الكلية ، والذي هو فى الواقع علة الزمان الطبيعي .

وليس المجال هنا مجال متابعة هذه التفرقة فى تطورها عند بقية رجال الأفلاطونية المحدثة ، مما وجد له صدى واسعاً فى العالم القديم المحتضر وفى الحضارة العربية كلها بوجه عام . وإنما نجتزىء هنا ببيان الخطوطالر ثيسية التي سارت فيها عند إيامبليخوس وأبرقلس و دمسقيوس. فنقول إن إيامبليخوس قد غالى فى تقديره هذه التفرقة ، فلم يكتف بجعل الزمان فى النفس الكلية ، كما اقتصر عليه أفلوطين وفورفوريوس ، بل جعله العلة المهيئة لحياة النفس وحركتها ، وجعله صادراً مباشرة عن العقل كالنفس الكلية سواء بسواء.

ذلك أن أفلوطين قد أخذ من قبل على أرسطو تعريفه للزمان بأنه مقدار الحركة ، وقال على العكس من هذا إن الحركة هي مقياس الزمان ، ويقصد بالزمان هنا الزمان الظاهر المرتبط بالحركة الدائرية للفلك الحيط . فجاء إيامبليخوس وأخذ على هذا التعريف أيضاً أن العدد هنا ليس العدد الصناعي الصادر من خارج ، كما يخيل إلى أرسطو . وإنما العدد في تعريف الزمان «يسبق هذا التغير في نظام العالم (١) » ، أعنى من هذا أن الزمان أسبق من الحركة . ويبرهن على هذا بقوله : «إن الزمان لايحدث تبعاً للترتيب الطبيعي لأفعالنا ، كما يزعم البعض ؛ بل بالعكس ، الزمان هو المبدأ الذي بحسبه تترتب أفعالنا ، إذ ليس من الممكن حقاً أن نقارن في أفعالنا بين حالة سابقة وأحرى تالية ، إذ ليس من الممكن حقاً أن نقارن في أفعالنا بين حالة سابقة وأحرى تالية ، إذ الم يكن الزمان موجوداً بذاته قبل ؛ فإنه إذن يرجع إلى ترتيب الأفعال » (٢) أعنى من هذا إذن أن الزمان يسبق كل تغير ، لأن النغير لا بد أن يجرى تبعاً للزمان ، ومن هنا فإننا إذا نظرنا إلى النفس المكلية ذاتها ، وجدنا أنها في أفعالما لا بد إذن أن تكون مسبوقة بالزمان ،

<sup>(</sup>۱) أورده سنبلقيوس في شرحه على « السماع الطبيعي » لأرسطو ، النشرة المذكورة ، ص ۷۸٦ .

أى يمكن أن يقال إن الزمان يسبق النفس الكلية هي الأخرى . ويقول إيامبليخوس : حقاً إننا على اتفاق مع الفلاسفة الآخرين في القول بأن ثمت نظاماً للزمان ، ولكنه ليس نظاماً منطّماً ، بل هو نظام منطّم ، أى أنه ليس نظاماً خاضعاً لأشياء سابقة عليه منتظم هو تبعاً لها ، بل الأشياء الأخرى هي التي تنتظم تبعاً له ، وهو أقدم منها ، وهو النظام الكلي المتحقق بأكمله في مجموع المخلوقات الصادرة عن الصانع ، والصانع قد أوجده (على هيئة والصدور طبعاً) في نفس الوقت الذي أوجد فيه الساء ، وهو بهذا قد و جد قبل حياة النفس الكلية ، لأن حياتها تجدري في ترتيب الأصل فيه هو الزمان ، والنفس الكلية تحيا في الزمان وتتحرك فيه .

والسرمدية عنده هي الآن الحاضر (١٥٥٠) ، والعقل يحيا بها ؛ كذلك تحيا النفس في حاضر غير قابل للقسمة ، أى في آن ، محاكية بذلك الآن الحاضر في سرمدية العقل الذي صدر عنه . ويرى إيامبليخوس أن السرمدية هي المقياس الكلي للموجودات الحقيقية ، بينا ينظر إلى الزمان القائم بذاته على أنه جوهر يقيس الكون والفساد ، إذ يقيس أولا الكون الحاص بالنفس الكلية ، وبعد هذا الكون ، ما يصدر عنه ؛ ويلي هذا الزمان الطبيعي ، الموجود في نفس المرتبة التي فيها الحركة ، والذي ليس له جوهر قائم بذاته ، لأن الوجود الذي له عبارة عن أنه كائن وحادث باستمرار . والآن الحاضر غير المنقسم ينتسب إلى السكون ، فهو نوع من السكون والثبات ، ويقيس حركة دائمة ، وهو العلة المولدة للزمان .

والسرمدية هي الأخرى جوهر قائم بذاته كالزمان ، وبالأحرى . فالأفلاطونيون المحدثون يميلون دائماً إلى رفع هذه المعتمولات إلى مرتبة الجواهر القائمة بذاتها . وهم هنا ، ومن أجل هذا ، يميزون بين السرمدية وبين الأشياء المشاركة في السرمدية ، كما ميزوا من قبل بين الزمان وبين الأشياء المتزمنة أو المشاركة في الزمان . وهذا أوضح ما يكون

لدى أبرقلس . فهو يقول فى كتاب الربوبية : «قبل كل الأشياء السرمدية ، توجد السرمدية أو الدهر (٤ ٨٤٥٥) ؛ وقبل كل الأشياء الزمانية ، يقوم الزمان . ذلك أنه على وجه العموم ، الأشياء المشاركة توجد قبلها الأشياء التي تقبلها الأولى بالمشاركة ؛ وقبل هذه الأشياء المأخوذة بالمشاركة توجد تلك العارية عن كل مشاركة . فمن الواضح إذن أن ثمت فارقاً بين الكائن السرمدى، وبين السرمدية القائمة في هذا الكائن السرمدي ، ثم بين السرمدية في ذاتها : فالأول يلعب دور ما هو مشارك ، والثانية دور ما هو مأخوذ أو مقبول بالمشاركة ، والثالثة دور ما هو خال من كل مشاركة . وبالمثل ، يختلف الشيء المتزمن أو الزمانى ، لأنه مشارك ، عن الزمان القائم بهذا الشيءالمتزمن، لأنه مأخوذ بالمشاركة ، وقبل هذا يوجد الزمان الخالى من كل مشاركة . وكل واحد من هذين الشيئين الحاليين من كل مشاركة ، أعنى السرمدية في ذاتها والزمان ( بالمعنى الثالث ) ، موجود بالطريقة عينها وعلى نحو واحـــد كلي في الكائنات ( المشاركة فيه ) ، وعلى العكس من هذا نجد ( أن الزمان أو السرمدية) المأخوذة بالمشاركة ليست واحدة إلا فى كل موجود يتقبلها (أو يتقبله) . وثمة عدد كبير من الكائنات السرمدية ، وعدد كبير من الكائنات الزمانية ، وفي كل منها توجد السرمدية ( أو الزمان ) بالمشاركة ؛ وفيها الزمان منقسم ، ولـكن ذلك (الزمان الحالى من المشاركة) غير قابل لأن ينقسم ، والزمان الواحد سابق على هذه الأزمنة المتعددة . فكأنه يوجد إذن ، من ناحية ٍ سرمدية السرمديات ، ومن ناحية أخرى ، زمان ُ الأزمنة ؛ وهما أساسا ( السرمديات والأزمنة ) المأخوذة بالمشاركة ( ١ ) » .

والأشياء المتزمنة تنقسم بدورها إلى قسمين : فبعضها يوجد فى مدة محمدودة من الزمان ؛ والبعض الآخر وجد على الدوام ، وليس لوجودها بدء ولا نهاية . ولكنهذا النوع الأخير ليس فى مرتبة الكائنات السرمدية ،

<sup>(</sup>۱) أبرقلس : « الربوبية أو عناصر الثاؤلوجيا » ، ف س ه . نشرة فرمان ديدو ، باريس سنة ه ۱۸۵ ، ص : سط .

لأنه خاضع للتغير ، بينما الجواهر السرمدية باقية على حالها أبداً ؛ وإنما يقترب كلا النوعين من ناحية هذه الديمومة . ومن هنا فإن ثمت نوعين من السرمدية ، إحداهما سرمدية السرمدية أو الدهر ، وهي سرمدية ثابتة لا تتغير ؛ والأخرى سرمدية في الزمان ، ولكنها خاضعة للتغير ، وفي كون باستمرار ؛ والأولى لما وجود مشتمل على نفسه مجموعهُ يكون وحدة ؛ والثانية تمتد وتنتشر على مدى الزمان ؛ الأولى تامة بذاتها ؛ والثانية مركبة من أجزاء متخارجة ، أي أن كل جزء خارج الجزء الذي يسبقه أو يليه . وهذه السرمدية في الزمان هي تلك الناشئة عن الحركة الدورية ، وفيها يعود الشيء من جديد دائماً إلى الحال التي بدأ منها ، وهكذا أبداً .

والواقع أن الفلسفة القديمة لم تدرك السرمدية إلا على هذين النحوين ، كما لا حظ دوهم بحق (٢): النحو الأول هوالنظر إليها على أنها ديمومة ماهو ثابت لا يتغير أبداً ، بل يظل على حاله باستمرار ؛ والثانى ديمومة ما هو دورى ، أى ما يمر دائماً بدور واحد وعلى حال واحدة . ولم تنظر إليها على نحو ديمومة شيء يتغير وهو يتجه صوب حد ، مقترباً دائماً من هذا الحد دون أن يصل إليه ، أى الديمومة التي ليست على صورة دائرة تتكرر باستمرار ، بل على صورة القطع الزائد ، الذي يقترب دائماً من الحط المقارب دون أن يصيرا خطاً واحداً .

وبهذا التصوير لتطور الكون فى الزمان اللابهائى تختلف الفلسفة القديمة عن النظريات العلمية الحديثة اختلافاً لا سبيل إلى إزالته ، كما يقول دوهم فى الموضع نفسه : سواء أكانت الصورة التى يقول بها علم القوة الحرارية الذى لا يسمح بالمرور بحالة بعيبها مرتين ، نظراً إلى تناقص الطاقة باستمرار تبعاً للقانون الثانى من قوانين هذا العلم ؛ أم الصورة التى يضعها مذهب التطور

<sup>( 1 )</sup> دوهم : « نظام العالم من أفلاطون إلى كوبرنيك » ، ج ١ ، ص ٢٦١٠. باريس ، سنة س ١ و ١ .

الذى ينظر إلى الأشياء وكأنها تسير فى تقدم مستمر نحو غاية معلومة ، دون أن يكون فى وسعها أن تبلغها أبداً .

ونستطيع نحن أن نفسر هذا الاختلاف على أساس المهج الحضارى بأن نقول إن فكرة المتناهي كانت الفكرة السائدة عند اليو نانيين ، أما اللاتناهي فقد كانت فكرته غريبة عن الروح اليونانية ، وهي لم تأت الفكر الإنساني إلا لدى فيلون والمسيحية لأول مرة . ونقصد باللامتناهي هنا ما لا ينقطع ، بل يسير في خط مستمر لا يعود على نفسه أبداً . ولذا كانت الروح اليونانية تنظر إلى الأشياء على أنها لا بد أن تكون متناهية ، تامة في نفسها ، مقفلة على ذاتها ، فني هذا الكمال ُ . وتبعاً لهذا أتت بنظرتها في الكون : فهي تريد أن تتصوره مُقفلاً على نفسه ، وهذا يفسر لنا كيف أنها مالت دائماً إلى حسبان المكان غير متناه . أما فيما يتصل بالزمان، فقد رأت ضرورة القول بسرمديته ، فكان عليها حينئذ أن توفق بين السرمدية وبين النهائية ، فلم تجد خيراً من فكرة الدورة : ففيها في آن واحد توكيدٌ للنهائية ، من حيث أن كل دورة مقفلة على نفسها ، كما أن فيها من ناحيـة أخرى توكيداً للسرمدية ، لأن هذه الدورة فى تكرار مستمر ، على هيئة عَـوْد ِ سرمدى. ولذا نستطيع بوجه عام أن نقول إن السرمدية التي تصورتها هذه الروح كانت ، إذا نظر إليها من ناحية الحِركة والتغير ، عَـَوْداً مستمراً لدورة متكررة . وعلى العكس من هذا نجد الروح الفاوستية أو الروح الأوربية : فهذه الروح ، بتأثير المسيحية من غير شك ، قد قالت بشرف اللامتناهي على المتناهي ، واللامتناهي عندها هو الحط المستمر المفتوح باستمرار الذي لا تتكرر فيه لحظة مرتين ، بل يسير كضلع القطع الزائد إلى اللانهاية . وعلى هذا النحو تصورت الكون ، وتصورت السرمدية ، من حيث الحركة .

وهذا بدوره أثر فى تقدير قيمة آنات الزمان الثلاثة بعضها بالنسبة إلى بعض. فالتصور الأول ، أعنى اليونانى ، من شأنه أن يجعل للآن الحاضر السيادة

على الآنين الآخرين لأنه بمثل الكلية والوحدة والوجود المقفل التام المغلق على نفسه ، بينما التصور الثانى بميل إلى جعل السيادة لأحد الآنين الآخرين على الآن الحاضر. والمسيحية قد حسبت حساباً للآنين معاً: ففكرة الخطيئة تحسب حسابا للآن الماضى، وفكرة الحلاص للآن المستقبل. والروح الأوربية، أو الفاوستية كما يسميها اشبنجلر، اتجهت الاتجاهين تبعاً لميلها إلى هذا الجانب أو ذاك الآخر : فالذين همتهم فكرة الخطيئة أكثر من فكرة الحلاص، جعلوا حسبوا الآن السائد هـو الآن الماضى؛ والذين شغلتهم مسألة الحلاص، جعلوا الأولية والأولوية معاً للآن المستقبل. وكيركجورد على رأس هـولاء الأخيرين؛ وفي إثره سار أصحاب فلسفة الوجود، خصوصاً هيدجر. والآن :

فإنَّا إذا رجعنا البصركرة ً إلى ما قلناه في هذا التحليل لفكرة الزمان عند أرسطو خاصةً والفلاسفة اليونانيين عامةً ، رأينا أنها مرتبطة كل الارتباط بفكرتهم في الوجود . فالوجود عندهم في الثبات أكثر منه في التغير ، ولذا حاولوا دائماً أن يسلبوا الزمان طابع السيلان والتغير الدائم ، بأن قالوا بالآن الذي لا توجد فيه حركة وجعلوه المكون الأصلي للزمان ، على الرغم مما أثاره هذا التصوير من إشكال فى فهم طبيعة الزمان . ثم لما زاد هذا الإشكال حمدة ، جاءت الأفلاطونية المحدثة فحاولت إزالته ، بأن فرقت بين نوعين من الزمان : أصيل ، وثانوى مشتق . والأصيل الحقيقي هو السرمدى المكون من آنات ليس فيها أدنى تغير ، بل تصوروا الزمان خالياً من الحركة غير مرتبط ِبها ، مشابهاً للسرمدية قدر المستطاع ؛ أو ليس صورة منهـا ومحاكاة لها ؟ والشخص الوحيد الذى نستطيع أن نستثنيه من بين هؤلاء الفلاسفة اليونانيين أجمعين ، هو دمسقيوس . فقد تعمق معنى الزمان الجارى المتغير باستمرار ، بعد أن فرق بين ثلاثة أشياء : بين السرمدية الثابتة الواحدة أبداً ، والزمان السائل باستمرار ، الذي هو في تغير متصل ، ثم شيء ثالث وسيط بينهما يشارك في كلتا الناحيتين ، هوما سهاه أحياناً باسم

الزمان الأصيل ، الذي رأيناه من قبل عند أفلوطين وأتباعه ، وأحياناً أخرى يسميه باسم الزمان الجوهري بهتموه به بوجود السرمدية ، ولذا يوجد في حالة الثالث ذو وجود ثابت قار ، شبيه بوجود السرمدية ، ولذا يوجد في حالة وحدة وكلية ، لا في حالة غير قارة كالزمان الثانى ، بل يحوى في وحدة واحدة الماضي والمستقبل مع الحاضر ، بينا الزمان السائل يقسمه الآن الحاضر غير المنقسم إلى ثلاثة أجزاء ، وهو بهذا إنما يفرق في الزمان بين نوعين : زمان ذي وجود ثابت قارً وزمان لا يوجد إلا على حال من السيلان الدائم وهذا الأخير هو المد رك بكل الحركات والتغيرات ، بينما الأول من الصعب أن يدرك بالعقل والبرهان .

ولكن عقلنا لا يستطيع أن يدرك إدراكاً حقيقياً هذا الزمان أو ذاك الآخر؛ فهو لا يقوى على إدراك الزمان الأصيل أو الجوهرى الموجود بأكمله فى داخل الروح الكلية ، ولا يستطيع كذلك إدراك الزمان السائل باستمرار في مجال الأشياء الدائمة السيلان والتغير . وإنما في وسعه أن يدرك نوعاً من الزمان هو خليط من هذا ومن ذاك . فهو يقتطع في الزمان الدائم السيلان أجزاء ذات مدة ، ويضم ما يحتويه الجزء الواحد في تصور واحد لا يحمل بعد طابع السيلان لهذا الزمان ، بل يبدو ذا وجود ثابت قائم بذاته ، وعلى هذا النحو يجعل من الزمان السائل المتصل ، سلسلة من الوحدات الثابتة المنفصلة . والحال على هذا النحو بالنسبة إلى الحركة كذلك ، فإن عقلنا يحيلها إلى تصورات ثابتة لا تلتم مع بعضها تمام الالتئام لتكون اتصالا ، كما على هذا النحو عالم من الوجود المتغير بوجه عام .

وليس من شك فى أنك ، أيها القارىء ، قد أحسست هنا بأنك فى جو برجسون برجسون عالص . إذن فاسمع ما يقوله دمستيوس نفسه ، تر أن برجسون لم يقل شيئاً فى هذا الباب غير ما قاله دمستيوس ، لدرجة أنك لا تدرى من

تقرأ : برجسون أم دمسقيوس . يقول دمسقيوس كما عرض رأيه لنــا تلميذه سنبلقيوس (١): «إن الزمان ، إذا ما نظر إليه في مجموعه ، يسيل دَأَمَّاً ، والأمر كذلك في الحركة : فني الواحد وفي الآخر نرى أننا حين نقتطع حاضراً نعزو إليه وجوداً فعلياً ، وحينها نجمع في كُلِّ واحد ونجمد قطعة معينة من الواحد أو الآخر ، فإننا بهذا نقضي على طبيعة الزمان وطبيعة الحركة معاً ، لأن هذه الفكرة لا وجود لها إلا فى التغير . ويبدو أن الصعوبة كلها ناشئة من أن النفس تنحو نحو معرفة الأشياء كلها على شكل أفكار منبثة فيها . ولذا فإنها تثبت الحركة نفسها إذن ، بمحاولتها معرفة الحركة على هيئة تصورية ، بدل أن تعرفها وفقاً للسيلان الذي هو خاصية هذهالحركة ومن طبيعتها . وعلى هذا النحو تقوم باقتطاع 'بضّع ، وعمل تقسيات حتى في داخل الواحد المعقول ، لأن من المستحيل بالنسبة إليها أن تفهم كليته دفعة واحدة ؛ فهي تنظر مرةً إلى العدالة ، وأخرى إلى العفة ، وثالثة إلى الحكمة ؛ ومع هذا ، فإن كل فضيلة من هذه الفضأئل لا توجد إلا بالـكل . . . وعلى ذا النحو تسلك أيضاً بازاء الكائنات المعقولة والموجودات ذات الوحدة ، فإنها تميز تمييزات في داخل وحدتها . . . وبالمثل أيضاً ، كما يبدو ، تميل . بفضل ثبات الأفكار القائمة بها ، إلى تجميد تيار الأشياء الخاضعة للكون والفساد : فإنها تحد مدة معينة ، تجمعها في كل واحد ، كيما تصنع منــه الحاضر ، ثم بمساعدة هذا الحاضر ، تحد وتميز أجزاء الزمان الثلاثة بعضها من بعض . إلا أن عقلنا وسيط بطبعه بين الأشياء الحادثة باستمرار وبين الأشياء الثابتة أبداً ؛ ولذا فإنها تحاول دائماً أن تعرف الواحدة والأخرى وفقاً لطبيعتها الحاصة ؛ فني هذه تضع تمييزات تحيلها إلى أشياء أقل كمالا ، ولكن طبيعتها أقرب إلى طبيعتها هي ؛ بينا تركز تلك (أى الأشياء الحادثة

<sup>(</sup>١) سنبلقيوس: الكتاب المذكور، م ٤: مبحث الزمان، النشرة المذكورة، ص٧٩٧ - ص٧٩٧ وص ٩٩٧، وراجع في هذا كله: دوهم، المرجم المذكور، ص٧٩٧ - ص٧٧١، وعليه اعتمدنا في الترجمة.

باستمرار) فى شيء أسمى مما هو حادث متغير باستمرار ، ولكنه أيسر وأقرب إلى قدرتها فى المعرفة وطبيعتها الخاصة فى الإدراك » .

هذا تحليل قد أوفى على الغاية فى العمق والدقة والطرافة . لكنه مع هذا لم يُستغل كما يجب ، بأن يُنظر إلى الوجود تبعاً لهذا التحليل ؛ ولكن دمسقيوس لم يفعل به شيئاً ، بل ظل سائراً على التقاليد الأفلوطينية اليونانية ، أى أنه استمر ينظر إلى هذا الزمان السائل على أنه فى مرتبة أدنى من الزمان الجوهرى الأصيل ، فضلا عن أن هذا وذاك فى مرتبة أدنى من السرمدية ؛ ولذا نستطيع أن نقول إننا على الرغم من هذا لم نخرج عن فكرة الزمان والوجود كما صاغها وأدركها اليونانيون . وفضلا عن هذا ، فإن علينا أن نتساءل فى جد وإلحاح ، عن المدى الذى إليه تعبر هذه النظرة إلى الزمان عن الروح اليونانية الحقيقية ؛ فإن دمسقيوس شرقى ينتسب بالأحرى إلى عن الحضارة العربية الناشئة . وليس لنا إذن أن نعده ممثلاحقيقياً للروح اليونانية (1)

ومن هنا نستطيع أن نقول إذن إن الروح اليونانية والفلسفة القديمة عموماً قد نظرت إلى الزمان من ناحية الثبات ، وهي فى نظرتها إلى الوجود قدفعلت المثل ؛ ومنه يتضح ما بين النظرتين من ارتباط وثيق . حتى إنها فى تفسيرها لمعنى الأبدية قد فهمتها أيضاً على هذا النحو ، كها رأينا ، إذ هى عندها مكونة من آن حاضر باستمرار ، والآن خال من الحركة ، ولذا خلا معنى السرمدية من كل طابع حركى .

كما أنها من ناحية أخرى لم تربط الزمان بالنفس الفردية. ومع أن أرسطو أثار هذه المشكلة ، كما أثارها الشراح المشائيون ورجال المدرسة الأفلاطونية المحدثة ، فإنها سرعان ما اختفت بتأثير النزعة الموضوعية المميزة لهذه الروح: فأرسطو فر من المشكلة إلى الحركة العامة للكون ؛ والأفلاطونية المحدثة أهابت ، وهي في هذا مخلصة لأستاذها الأول أفلاطون ، بالنفس الكلية القائمة بالعالم المعقول لإنقاذ الزمان من الذاتية ؛ وزاد إبامبليخوس على هذا بأن جعل الزمان جوهراً قائماً بذاته ، سابقاً حتى على هذه النفس الكلية . فأ أبعد الصلة بينه إذن وبين النفس الحزئية !

وصفة ثالثة تميز فكرة الزمان عند اليونان هي أن الآن الأساسي الأول من بين آنات الزمان الثلاثة هو الآن الحاضر ، وهذا طبيعي إذا ما لا حظنا الصفة الأولى ، أعنى نظرتهم إلى الزمان من ناحية الثبات ؛ فإن هذا الآن الحاضر هو وحده الذي يكفل هذه الناحية . وإذا كان أرسطو قد عنى خاصة ببيان قيمة الآنين الآخرين، حتى إنه في تعريفه للزمان قد أدخلهما حين قال : «من جهة المتقدم والمتأخر» ، والمتقدم هو الماضي والمتأخر هو المستقبل ، أما الآن الحاضر فحد موهوم ليس له أدنى امتداد ؛ — فإنه لم يتعمق هذا المعنى ولم يستخلص نتائجه ، بل سرعان ما ربط ذلك فإنه لم يتعمق هذا المعنى ولم يستخلص نتائجه ، بل سرعان ما ربط ذلك بالمكان فقال إننا نميز في المكان الذي تجرى فيه الحركة بين متقدم في المكان ومتأخر عنه ، أي نميز تتالياً ، ولما كان الزمان مقدار الحركة أو عددها ، فإننا نميز فيه كذلك بين متقدم ومتأخر ؛ وفهم التقدم والتأخر هنا على نحو مكانى خالص ، ولذا لم يستطع أن يدرك قيمة هذين الآنين ، واستمر على التقاليد اليونانية الحالصة .

وكانت نتيجة هذا كله أن أرسطو والفلاسفة اليونانيين عامة لم يفهموا حقيقة الزمان ، أعنى بمعنى أنه الأصل فى التناهى فى الوجود وأن الزمانية هى التناهى الموجود بالضرورة فى طبيعة هذا الوجود العينى ، وإن كانوا ،

والحق يقال ، قد أحسوا إحساساً غامضاً بهذا المعنى ، بأن نعتوا الزمان بأنه قاضِ على الأشياء محطم لها . وربطوا هذا بفكرة التغير ، فقال أرسطو : « إن كل تغير مفسد بطبعه ؛ وكل كون وفساد إنما يتم فىالزمان ؛ ولذا يسميه البعض حكيماً جداً ، بينا هو عند فارون الفيثاغورى جاهل أحمق جداً ، لأن النسيان لا يكون إلا به . وهذا الأخير هو المصيب ، ومن هنا نرى إذن أن الزمان هو بذاته علة فساد ، أولى من أن يكون علة كون ، كما قيل من قبل ، لأن التغير بطبعه مفسد ؛ وإذا كان مع هذا علة كون ووجود ، فليس هذا إلا بالعَرَض . والبينة الـكافية على هذا أنه لا شيء يتغير ، دون أن يحــرك على نحو ما ، ودون أن يفعل ؛ وعلى العكس من ذلك ، فإن الشيء يمكن أن يفسد ويقضى عليه دون أن يحرك . وهذا الإفساد خصوصاً هو الذي نعزوه عادة إلى الزمان . والحق أن الزمان ليس علته الفاعلة ، لـكن يعرض لهذا التغير نفسـه أن يحدث في زمان» ( «الساع الطبيعي » ، ص ۲۲۲ ب ، ١٦ – ٢٧ ) ، أي أن الزمان علة بالعررض لهذا الفساد . وواضح من هذا النص أن الزمان لم يفسر هنا على أنه الأصل فى تناهىالوجود، إنما لارتباطه بالحركة والتغير ــارتباطاً لا ينظر إليه هناعلي أنه ارتباط علة بمعلول ــ يمكن أن يفسر هذا التشبيه أو التصوير للزمان على أنه مصدر الفناء، كما يظهر في أسطورة خرونوس ورسمه حاملاً في عنقه حية تعض على ذنبها باستمرار . فكلام أرسطو هنا إيضاحٌ لمعنى أسطورة أولى من أن يكون نظرة في الزمان على أنه الأصل في الفناء . وهذا واضح من نعته الزمان هنا بأنه ليسعلة فاعلة ، وإنما هو علة بالعرض ، أما العلة الفاعلة فهي الحركة أو التغير ؟ ولما كان الزمان مرتبطاً بالحركة من حيث أنه يعدها ، فيمكن أن يقال إنه علة بالعرض لهذا الفساد ، أما العلة الجوهرية فإنها التغير . وحتى هذه العلة بالعرض قد نبذتها الأفلاطونية المحدثة ، حين جعلت الزمان الحقيقي علة خلق وإبداع وحياة في داخل النفس الكلية ، وليس علة إفساد بحال ما ؛ وإذا كان الزمان المشتق أو الطبيعي علة إفساد ، فذلك لأنه غير حقيقي وفي مرتبة دنيا .

ولهذا لم تقم نظرية الوجود عند اليونانيين على أساس طابع التناهى فى الزمانية . والشيء الوحيد الجدير بأن يذكر في هذا الاتجاه عندهم محاولة أرسطو ربط فكرة القوة والفعل بفكرة الزمان ، ولكنها محاولة غامضة كل الغموض لا نكاد نعثر في صددها إلا على إشارات بعيدة ( « السماع الطبيعي» م۸ ف۸ ، ۲۶۲ ا – ۲۶۳ ب ) لا تدل على ما نقصده هنا ، وإنما الأصل في هذه الإشارات ارتباط فكرة القوة والفعل بفكرة الحركة ، من حيث أن « الحركة هي فعل ما بالقوة بما هو بالقوة » أو بعبارة أدق «كمال ما هو بالقوة من جهة ما هو بالقوة » (۲۰۱ ا ، ۱۰ – ۱۱ ) ، أو « خروج من القوة إلى الفعل لا في آن واحد » كما يشرحه ابن سينا (١) . وواضح ما في هذا التعريف من ارتباط الحركة بالقوة والفعل . ومن ارتباط الزمان بالحركة كان ارتباط الزمان بالقوة والفعل . ومن الغريب أن هذا الاتجاه قد وجد تعبيراً عنه واضحاً بعض الوضوح ــ ولا نقول واضحاً حقاً ، لأننا لا ندرى هل قصد إلى هذا فعلا أو لم يقصد ــ فى كتاب : « إخراج ما فى القوة إلى الفعل » المنسوب إلى جابر بن حيان . فقد بدأ موَّلفه المجهول هذا البحث بأن ربط بين الزمان وبين إخراج الشيء من القوة إلى الفعل فقال بعد الديباجة والتحميد : « إن الزمان جوهر واحد ، وهو بلا جزء زمني مثل الآن ، وهو جزء لا شيء فوقه ، والمتزمن بالزمان هو المتجزىء لا الزمان ؛ وهو جوهر واحد أبدى سرمدى . والمتزمن ينقسم ثلاثة أقسام : ماض ذاهب قد قطعه وجازه بدورات الشمس و( هذه الواو في الأصل ، ونقترح حذفها ، لأن الكلمة التالية هي فاعل : قطعه وجازه) التعريفُ الذي تُنصِب عليه (أي الشيء المنعوت بأنه ماض) ، ودائم واقف في الوقت الذي هو فيه ، وآت مستقبل متوقع وروده . . . فالشيء الذي هو بالقوة هِو الذي يمكن أن يـكون وجوده في الزمان الآتي المستقبل كقيام القاعد

<sup>(</sup>١) ابن سينا: رسالة الحدود ، ضمن « تسع رسائل في الحكمة والطبيعيات » طبع مصر سنة ١٩٠٨، ص ٩١ . .

وقعود القائم ، والشيء الذي بالفعل هو الموجود في الزمان الحاضر من سائر الأفعال الكائنة كقعود القاعد وقيام القائم . » (١) فهذا النص قد يشير إلى الارتباط بين القوة والفعل من ناحية وبين الزمان ، وهذا ظاهر من ربطه بحث القدوة والفعل ببحث الزمان حتى إنه بدأ بهذا مقدمة ضرورية \_ كها يظهر ـ لبيان كيفية إخراج ما بالقوة إلى الفعل . ولكنها إشارة غامضة يكون من التعسف الشديد أن نفهم منها هنا ارتباطاً واضحاً بين فكرة الزمان وفكرة القوة والفعل . لذا نستطيع أن نقول إن هذا الانجاه لم يظهر بوضوح ، والمتالى لم يستغل أرسطو ولا الفلاسفة اليونانيون عامة فكرة القوة أو الإمكان، والفعل أو الواقع لكى يفسروها على أساسها الزمان ، أو لكى يفسروها ولحقاً لفكرة الزمان ، وهو ما فعله خصوصاً هيدجر ، كما سنرى عما قليل . والحق أن فكرة القوة والفعل التي قال بها أرسطو كانت خليقة أن تفتح أمامه والحق أن فكرة القوة والفعل التي قال بها أرسطو كانت خليقة أن تفتح أمامه غامضة لم يستطع أن يتبين مداها ومقدار ما لها من نتائج خطيرة لو ألها غلم بعمق .

تلك إذن فكرة الزمان عند اليونان بمميزاتها الرئيسية ونتائجها بالنسبة إلى نظرية الوجود لديهم .

وعلى العكس منها قامت نظرية المحدثين ، أو هذا على الأقل ما حاولوا أن يفعلوه . فإذا كانت الحاصية الأولى فيها تنظر" إلى الزمان من ناحية الثبات ، فقد جاء برجسون وحاول أن يدرك الزمان في سيلانه الدائم ،

<sup>(</sup>۱) « مختار رسائل جابر بن حيان » ، نشربول كروس ، ص ٣٠٠ مصر سنة ٥٩٥ . وراجع أيضاً بول كروس : « جابر بن حيان » ، د ٢ ص ١٤٣ تعليق. وليلاحظ أن الزمان قد عرف هنا تعريفاً أفلاطونياً محدثاً ، فرق فيه بين الزمان الجوهرى الواحد الأبدى السرسدى ، وبين الزمان المشارك أو المتزمن ، أو الزمان الطبيعى المنقسم إلى آنات ثلاثة .

وأن يبعد عنه كل ما يشعر بالثبات ، خصوصاً ما فى فكرة الزمان من آثار لفكرة المكان . وإذا كانت الخاصية الثانية أنها موضوعية قد جعلت الزمان خارج النفس الفردية ، جوهراً قائماً بذاته ، أو على الأقل ، عدداً ومقداراً لحركة الفلك أو لحركة الكل ، فقد أتى كنت ونظر إلى الزمان نظرة ذاتية خالصة ، بأن استبعده من الأشياء فى ذاتها ومن التجربة الخارجية بما هى خارجية ، ونقله من الخارج إلى العقل ، وقال عنه إنه مركب فيه بفطرته كإطار لا يستطيع أن يدرك مضمون التجربة الخارجية الحسية إلا بإدخاله فيه . وأخيراً إذا كان اليونان قد جعلوا الآن الأصيل الأساسي من بين آنات الزمان الثلاثة هو الآن الحاضر ، وتصوروا الأبدية أو السرمدية على هذا النحو ، أعنى بحسبانها حاضراً دائماً 

nunc stans قد جعل هيدجر الآن المرتبى هو الآن المستقبل .

ومن هذا نرى أن المحدثين قد جاءوا بنظرية فى الزمان تخالف نظرية اليونان ؛ هذا إذا نظرنا إلى المحدثين ممثلين فى هولاء الذين ذكرناهم ، وهى نظرة لا شك ناقصة ، لأنها لا تعبر عن كل المحدثين ، فضلا عن أنها لا تكوّن وحدة ، إذ الفارق بين كنّت ، وبرجسون ، وهيدجر ، هائل على الأقل فى الظاهر ، وإن كان التطور ملحوظاً من كنّت حتى هيدجر أعنى التطور المنطقى المستمر . هذا من ناحية ، ومن ناحية أخرى نلاحظ أن نظرية الزمان اليونانية لا زالت مؤثرة فى هولاء أنفسهم : فكنت لا يزال يسير فى آثار أرسطو ، وبرجسون لم يكد يأتى بشىء يختلف كثيراً عما قاله يسير فى آثار أرسطو ، وبرجسون لم يكد يأتى بشىء يختلف كثيراً عما قاله دمسقيوس كما أوضحناه من قبل ؛ أما هيدجر فالأمر من ناحية تأثره باليونان عسير التحديد ، ولكنا نجد مع هذا فى أفكاره أصداء لما قاله بعض الأفلاطونيين على وجه العموم ، وكير كجورد على وجه العموم ، وكير كجورد على وجه الحصوص ، وإن حاول هو أن ينكر هذا ، مدعياً أنه يقتنى بالأحرى على وجه الحصوص ، وإن حاول هو أن ينكر هذا ، مدعياً أنه يقتنى بالأحرى آثار يونان ، وأرسطو بنوع أخص .

وهذا الأثر الذى للمسيحية فى هيدجر ليس خاصاً به وحده ، بل إن فى وسعنا أن نعد ها من العوامل الحاسمة فى هذا التغيير الذى طرأ على الفكر الإنسانى فى نظرته إلى الزمان من الحضارة القديمة (اليونانية الرومانية) إلى الحضارة الأوربية . ولا نقصد بالمسيحية هنا المسيحية بالمعنى الضيق ، أى الدين ، بل كعامل فاعل فى تكوين نظرة فى الوجود أتت بها حضارة جديدة ورثت الحضارة القديمة ، هى الحضارة العربية أو السحرية ، بالمعنى الذى قصده اشبنجلر من هذه التسمية (١) . فان روح هذه الحضارة السحرية قد أتت بنظرة جديدة إلى الزمان تخالف نظرة اليونان إلى حد بعيد.

فالنظرة اليونانية كما رأينا تتشبث باللحظة الحاضرة التى تفهمها على أنها نقطة تليها أخرى ، وكل منها يكاد أن يستقل بنفسه على نحو ما شهدناه فى فكرة الآن ، إلى درجة أن فكرة الاتصال كادت أن تذهب ، وبالتالى فكرة التغير الحقيق ، لأن كل تغير بالمعنى الصحيح يستلزم الاتصال بين موضوعات التغير . والتاريخ على أساس هذه النظرة قد مثل على هذا النحو السكونى المتمثل فى الآن الحالى من الحركة فأصبح على هيئة دورات مقفلة ، كل دورة منها تكون السنة المكبرى للعود الأبدى ، وتشابه السابقة تمام التشابه ، حتى إنها تكاد أن تكون تكراراً خالصاً لكل دورة سابقة ؛ وبالتالى لم يكن حتى إنها تكاد أن تكون تكراراً خالصاً لكل دورة سابقة ؛ وبالتالى لم يكن أينظر إليه على أنه تطور يسير قدماً فى الزمان اللانهائى ، لأن هذه النظرة تقتضى فكرة عن السرمدية تختلف عن تلك التى قال بها اليونان كما أوضحنا ذلك من قبل ، نظرة كتلك التى قالت بها الروح الأوربية . وفى كلمة واحدة نسستطيع أن نقول إن هذه النظرة اليونانيسة لم تكن تنظر إلى الزمان ، المتالى إلى التاريخ ، على أنه ذو اتجاه أو ذو غاية .

<sup>(</sup>۱) راجع کتابنا: « اشبنجلر » ، ص ۱۹۹ - ص ۲۰۱ ؛ القاهرة ، سنة ۱۹۹ . وراجع فيما يتصل بما سنقوله بعد مباشرة ، اشبنجلر: « انحلال والغرب » ، ج ۲ ص ۲۸۸ - ص ۲۸۸ - ص ۲۸۸ - م، منشن ، سنة ۱۹۳۶ .

وعلى العكس من هذا نجد الروح السحرية أو العربية ، مهما اختلفت الأديان التي تمثلها ، من يهودية أو مسيحية أو إسلام ، تلغى الحاضر لحساب الماضي والمستقبل: أما الماضي فلارتباطه بخطيئة آدم (أو هبوطه من الجنة ، كما فى الإسلام ، والمعنى واحد فى المدلول الذى نرمى إليه هنا ) ، أما المستقبل فلأن فيه تحقيق الحلاص من هذا الوجود الخاطيء (وجود الإنسان) ونجاة الإنسان ، إما في نعيم الأبرار أو في جحيم الأشرار ، وما حياة المرء في هذه الدنيا إلا تأهب ومعبر وسير ثقيل إلى الحياة الآخرة . والتاريخ تبعاً لهذه النظرة محدد ببدء ونهاية : بدء هو خروج آدم من الجنة وبدء الحياةالإنسانية، ونهاية هي يوم الحساب . هذا بالنسبة إلى التاريخ العام أو تاريخ العالم ؛ والأمر كذلك أيضاً بالنسبة إلى التاريخ الجزئى : فهو مكون من عهود ، كل منها ذو بدء بحادث معلوم ، وله نهاية يغلب أن ينظر إليها على أنها نهاية العالم ويوم الحساب ، وعلى كل حال فكل عهد له بدء معلوم ونهاية معينة فالتقويم في التاريخ يبدأ بحادث معين ، إليه ترد كل تطورات التاريخ فيما بعد وتبدأ منه، وهو حادث غالباً ما يكون ذا طابع ديني نبوى : كالتقويم السلوقي (أو تقويم الاسكندر بن فيلبس الرومي) ويبدأ في سنة ٣١٢ ق.م. منذ تكوين دولة السلوقيين في سوريا وينتهي سنة ٩٥ ق.م. ، وبه ابتدأت سلسلة النبوءات الحاصة بمصير الدنيا ؛ وتقويم دقلطيانوس المبتدىء بحادث الشهداء ، والتقويم المسيحي ، وتقويم يزدجرد بن شهريار ، والتقويم الهجري الخ (١). أى أن صورة التاريخ عند هذه الروح صورة تبدأ ببدء للعالم وتنتهى بنهــاية له ، ولا تتصوره عـلى أنه مستمر فى الزمان ، خصوصًاً إذا لا حظنــا أن التيـــارات الروحيـــة تكاد تتفق عند هذه الروح عـــلى

<sup>(</sup>۱) راجع فصلا للمسعودی فی کتاب : « التنبیه والإشراف » ، ص۱۹۷۰ ص ۱۸۲ ، طبع مصر سنة ۱۹۳۸ ، بعنوان : ذكر تأریخ الأسم . وهو من خیر ما كتب فی هذا الموضوع ، وبالمعنی الذی نرمی إلیه هنا .

القول بأن للزمان بدءاً ونهاية ، وليس أزلياً أبدياً كما قالت الروح اليونانية وأن هسذه النهاية وذلك البسدء للزمان هما فى الوقت عينه بسدء ونهاية اللإنسانية، ومن فعل إله . ومن هنا انتشرت فى هذه الحضارة العربية أو السحرية المذاهب القائلة بنبوءات تتصل ببدء العالم وبنهايته ، وعلى أى نحو سيكون هذا وذاك ، وكيف يكون الحلاص أو النجاة ، وما إلى ذلك من تصاوير وتهاويل سحرية خارقة (١).

والمهم بالنسبة إلينا هنا أن هذه الروح العربية السحرية قد أتت بنظرة فى الزمان تخالف نظرة الروح اليونانية ، وصورت التاريخ بالتالى على نحو مخالف لتصوير اليونان إياه ، وجعلت السيادة فى آنات الزمان لا للحاضر ، بل لأحد الآنين الآخرين. وهى قد مالت قطعاً إلى جعل السيادة للآن المستقبل، لأن الحلاص سيكون فيه ، ومسألة الحلاص هى شغلها الشاغل ، فمن الطبيعى إذن أن يكون الآن المستقبل أهم الآنات لديها ؛ والبينة على هذا ما ذكرناه مند لحظة من انتشار الاتجاهات التنبوية إلى أقصى حد فى الآثار الروحية لحذه الحضارة .

فنقلت المسيحية هذه النظرة فى الزمان إلى الحضارة الأوربية الناشئة ، فأثرت فى نظرتها الحاصة التى ستكوّنها عن الزمان وعن التاريخ ، أو على الأقل فيما يتعلق بسيادة الآن المستقبل على الآنين الآخرين من آنات الزمان ، وإن كانت النظرتان بعد مختلفتين إلى حد كبير من حيث فكرة السرمدية . فإن الروح الاوربية قد قالت بما قالته الروح اليونانية من قبل من أن الزمان

<sup>(</sup>۱) وقد ظهر هذا في الاسلام بأجلى صورة في تصويرات الشيعة الخاصة بالمتنبى والامام والمهدى ، وعن طريقها نفذ إلى الحديث ، راجع في هذا كتاب تود أندريه ؛ « شخصية محمد في مذهب أمته واعتقاداتها » ، سنة ۱۹۱۷ ( محفوظات في الدراسات الشرقية ، مجلد رقم ۱۹۱۷ ، ومقال جولد تسهير بعنوان : «العناصر الأفلاطونية المحدثة والغنوصية في الححديث » ، الذي ترجمناه في كتابنا :«التراث اليوناني في الحضارة الاسلامية » ، ص ۱۶۲ ومابعدها ، القاهرة سنة . ۱۹۶ .

أزلى أبدى ، وإن فهمت هذه السرمدية على نحو مخالف جعلها تنظر إليها على أنها اتجاه مستمر فى زمان لا نهائى مما يقرّبها نوعاً ما من الروح العربية من حيث فكرة وجود اتجاه فى الزمان ، وإن اختلفتا بعد كل الاختلاف فى تحديد معنى ومصير هذا الاتجاه. وهذا التأثر بالمسيحية فى النظرة إلى الزمان نجده أوضح ما يكون — كما هو طبيعى — لدى الفلاسفة المتأثرين بالدين ، وعلى رأسهم كيركجورد ومن تأثره من الفلاسفة المعاصرين اليوم، أو الذين أصابتهم نزعة دينية حيناً ظلوا متأثرين بها مثل هيجل.

وأثرت المسيحية من ناحية أخرى بتعمقها الحياة الباطنة وانصرافها عن الموضوعات الحارجية إلى الذات الروحية الداخلية ؛ فكان من شأن هذا أن انصرفت الروح الأوربية عن العالم الحارجي إلى نفسها الداخلية . وإلى هذا الأثر ، الذي لا نود أن نقيم له كبير وزن في هذه الناحية، يمكن أن نرد إلى حد ما ، النزعة الحديثة إلى إقامة الوجود الحارجي على أساس الوجود الباطن ، وإدراك التعارض بين الذات والموضوع ، والانتحاء صوب جعل التقدم – في المرتبة على الأقل – للذات على الموضوع ، حتى أصبح وجود الذات هو الذي يضع وجود الموضوع . فهذه النزعة قد بدأت مبكرة نشاهدها في الحضارة السحرية العربية نفسها عند القديس أوغسطين الذي جعل الفكر هو الذي يضع الوجود ، ، وبواسطة وجود الذات أثبت وجود الموضوع ، مما استأنفه ديكارت بعد ذلك بزمان ط يل بنفس الروح ، بل وبنفس العبارات في أكثر المواضع . وتبعاً لهذا الوضع الجديد لمشكلة المعرفة والوجود أقام نظريته في الزمان ، تلك النظرية المفصلة المشهورة (١) ، التي والوجود أقام نظريته في الزمان ، تلك النظرية المفصلة المشهورة (١) ، التي فيد فيها لأول مرة صورة تختلف بوضوح اختلافاً بيناً عن النظرة اليونانية .

<sup>(</sup>۱) عرضها خصوصاً في : « الاعترافات » م ۱۱ ؛ « مدينة الله » ، م ۱۱، ف ب و راجع في هذا : جان جيتون : « الزمان والسرمدية عند أفلاطون وأوغسطين » باريس ، سنة ٣٣٠ . .

أجل ، قد نجد فيها أشباهاً ونظائر لأقوال أرسطية ، ولكن الشبه فىالظاهر .كثر منه فى الواقع والروح . فأرسطو يعرف الزمان كما رأينا بأنه مقدار الحركة أو عددها ومقياسها . وأوغسطين يومن على هذا القول مبتدئاً من القول بأن الزمان ليس حركة جسم ، كما قال أرسطو تماماً ( « الاعترافات» م ١١، ف ٢٤) ، وإنما هو مقدار للحركة . ولـكن أوغسطين لا يلبث أن يوضح هذا القول ، فيقول إن القياس هنا عملية أو فعل قياس ، وليس مجرداً ؛ أى أن المهم هنا ليس فى كونه عدداً ، بمعنى كم منفصل ، بل المهم تعملُ العدد بمعنى الكم المنفصل، والعدد بمعنى فعل العَدّ : فالأول لا يتضمن مدة ، بينما الثانى يقتضي المدة بالضرورة ؛ والمدة معناها الاتصال والاستمرار ، بينما العدد معناه الانفصال. ولذا نرى أوغسطين يوكد بوضوح هذا المعنى قائلا : « لذا يبدولى أن الزمان امتداد؛ ولكن امتداد ماذا؟ لا أدرى. أللروح؟ ماذا أقيس حقـاً يا إلـهي، حينها أقول مثلا هذا الزمان أطول من الآخر ، بوجه عام ؛ أو بوجه خاص، إن هذا الزمان ضعف الآخر ؟ إنبي أقيس الزمان ، أعرف ذلك . ولكني لاأقيس المستقبل ، لأنه لم يأت بعد ؛ ولا الحاضر لأنه آن ( أى لا يتجزأ وغير ممتد) ؛ ولا الماضي ، لأنه ليس حاضراً بعد . فماذا أقيس إذن ؟ لقد قلت ذلك : إنه ليس الزمان الذي مضى ، ولكنه الزمان الذي يمضى» ( « الاعترافات » ، م ١١ ، ف ٢٦ ) . فالمهم إذن في القياس ليس نتيجته ، ولكنه العملية نفسها ، بو صفها فعلاً يمضي فى مدة ؛ ولهذا فإن الزمان لا وجود له إلا إذا كان في النفس تآثر مستمر ؛ والقياس ليس قياس أشياء ليست موجودة بعد أن كانت ، ولـكنه قياس شيء يظل منطبعاً فىالذا كرة : « عقلي ، فيك أقيس الزمان ، ولا تسألي بعد هذا مضايقاً : وكيف ذاك؟ بل دعى ولا تشتت خاطرى بعاصفة خيالاتك. إنني أقيس فيك الزمان ؛ أقيس الأثر الذى تتركه الأشياء وهي مارة فيك ، وأقيس هذا الأثر حال كوني أقيس الزمان . ولذا أستنتج من هذا أنه إما أن يكون الزمان هذا الأثر ، أو أنا لا أقيس الزمان » (المرجع نفسه ، م ١١ ، ف ٢٧). ثم يخطو أوغسطين الخطوة الأخيرة في إعطاء الزمان صفة الذاتية ، بأن يرد آناته الثلاثة إلى أحوال للنفس ثلاث كذلك : الذاكرة ، والائتباه ، والتوقع : « فمن ذا الذي يستطيع أن يقول إن المستقبل لم يأت في النفس بعد ، إذا كان في النفس توقع المستقبل ؟ ومن ذا الذي يستطيع أن يقول : الماضي ليس حاضراً بعد ، إذا كان في الذاكرة ذكرى الماضي ؟ ومن يستطيع أن يقول إن الحاضر ليس له حيز لأنه يمر في نقطة غير قابلة للقسمة ، إذا كان ثمت انثباه فيه يمر ما سيكون حاضراً ؟ ليس المستقبل طويلا ، لأنه غير موجود ، وإنما الطويل توقع المستقبل ؛ وليس الماضي طويلا ، إذ هو غير موجود بعد ، وإنما الطويل هو ذاكرة الماضي ( المرجع نفسه ، م ١١ ، ف ٢٠ ). وهذا يدل على أمرين : الأول أن الزمان لا يقوم إلا بالنفس ؛ والثاني أن الزمان ليس مكوناً من آنات غير قابلة للقسمة ، وإنما هو امتداد أو الزمان ليس مكوناً من آنات غير قابلة للقسمة ، وإنما هو امتداد أو سيقول برجسون بعد هذا بزمان طويل .

وإذا كان أوغسطين يثير من الشكوك في بدء بحثه (م ١١، ف ١٠) ما أثاره أرسطو في مستهل حديثه عن الزمان («السهاع الطبيعي»، ١٢١٨) وان الغاية عند كليهما مختلفة: فأرسطو يبحث إشكالات الآن، لكى يقول في النهاية إن الزمان مكون من آنات، بينا يورد أوغسطين الشكوك على الآن، لكى يستبعده ويقول باقصال الزمان وعدم قابليته لأن يجزأ أية تجزئة، ولا أن يقال بموجود وحدات غير منقسمة ولا ممتدة فيه. وأرسطو ينظر في الصعوبات التي تقوم في سبيل جعل الزمان والحركة شيئاً واحداً، ولكن ليقول في آخر الأمر إن الزمان عدد (بمعنى كم منفصل)، بينا أوغسطين يفضى من هذا إلى جعل الزمان مدة الحركة واستمرارها، وفي هذا تأكيد لاتصالها. كما أن أرسطو يثير مشكلة الصلة بين الزمان وبين النفس، ولكن لكى يقول بأن الزمان خارج النفس وأسبق منها، لأنه يقاس بحركة الكل لكى يقول بأن الزمان خارج النفس وأسبق منها، لأنه يقاس بحركة الكل أو حركة الفلك، وإن كان فكره هنا غير واضح كل الوضوح كما أشرنا

إلى هذا من قبل . وعلى العكس من هذا لا ذرى أوغسطين يربط الزمان بحركة كهذه ، بل يبدو من حديثه أنه يجعله بالأحرى فى النفس ذاتها . وإذا كان يربطه بشيء فهو بالسرمدية التي يقوم فيها كل زمان وكل ما هو مشارك فى الزمان ، سرمدية الله طبعاً عند أوغسطين ، وإن كان هنا مظهر من مظاهر تأثره بالأفلاطونية المحدثة . فالواقع ، أن من الواجب علينا أن نفسر الزمان عند أوغسطين على هذا الأساس الذاتى ، أى على أنه موجود فى النفس ندركه على أساس أحوالها الثلاث المذكورة آنفاً ، أعنى الزمان المفهوم ، لا الزمان بمعنى السرمدية من نوع خاص ، كذلك الزمان الأصيل الذي قال به أفلوطين وأتباعه . وليس معنى هذا ، مع ذلك ، أنه لم يقل بهذا الزمان الأصيل ، بل قال به متأثراً من غير شك بالأفلاطونية المحدثة ، وهو هو الذى يعنيه دائماً حيها يتحدث عن الزمان بوصفه أزلياً كخالقه وهو هو الذى يعنيه دائماً بيتصل بمسألة الأزلية هذه غامضاً قلقاً .

وهذا الغموض نجده كذلك فى تصوره للتاريخ ، فهو لا يتحدث بوضوح عن اتجاه للتاريخ والزمان ، لكن نظريته فى فلسفة التاريخ هى بعيها تلك التى عرضناها من قبل عند الروح العربية . ولا عجب ، فأوغسطين ينتسب إلى الروح العربية ، إلى الحضارة السحرية ؛ ولذا أقام صورة التاريخ فى كتابه الضخم «مدينة الله» على نحو ما فعلت هذه الروح : أى على أنه عملية ذات اتجاه تبدأ من فعل الحلق إلى يوم الحساب ، وتطور التاريخ مرتب كله نحو تحقيق غاية هى تحقيق مدينة الله أو الجنة أو مملكة الله ، وإن تخلل ذلك ما تخلل من كفاح ونضال بين الكفر والايمان .

ومن هنا فإن أوغسطين فى نظريته فى الزمان يونذن باتجاه جديد فى فهمه : فبدل أن يكون موضوعياً ، سيكون ذاتياً قائماً بالنفس وحدها ؛ وبدلاً من أن يعنى فيه بالآن الحاضر وحده ، ستتجه العناية إلى الآنين الآخرين ، وبخاصة الآن المستقبل ؛ وبدلا من أن يكون مكوناً من آنات غير قابلة للقسمة ،

وبالتالى منفصلة ، سيكون مكوثاً من مدة واستمرار ، وبذا يكون متصلا ؛ وبعد أن كان يدور عـــلى نفسه فى دورات متشابهة متعاقبة لا تنتهى ، سيكون ذا اتجاه .

إلا أن جعل الزمان ذاتياً خالصاً لم يتم إلا فى الحضارة الأوربية بعد ذلك بزمان طويل على يد كنت . فقد رأى كنت أنه بإزاء نظريتين فى الزمان : إحداهما نظرية نيوتن ، والأخرى نظرية ليبنتس .

أما نيوتن فقد قسم الزمان إلى زمانين: مطلق، ونسبى. أما الزمان المطلق فهو الزمان الحقيقي الرياضي، وهو قائم بذاته مستقل بطبيعته، في غير نسبة إلى أى شيء خارجى، ويسيل باطراد ورتوب، ويسمى أيضاً باسم المدة، وعلى العكس من هذا نجد الزمان النسبى ظاهرياً عامياً، وهو مقياس حسى خارجى لأية مدة بواسطة الحركة؛ وهو الزمان المستعمل في الحياة العادية على هيئة ساعات وأيام وشهور وأعوام؛ وقد يكون دقيقاً، وقد لا يكون متساوياً مطرداً. وهذا الزمان الثاني يستخدم في الفلك مقياساً لحركة الأجرام السهاوية، لأن زمان الفلكيين مرتبط بحركة، بينا الزمان المطلق كما قلنا لا يرتبط بأية حركة. وهذا الزمان الأخير توجد فيه معية المطلق كما قلنا لا يرتبط بأية حركة. وهذا الزمان الأخير توجد فيه معية الى الزمان المطلق ولو كان أحدهما مرتبطاً بالشمس مثلا، والآخر بعطارد، وون أن يعني نيوتن ببيان: هل هذه المعية المطلقة بالنسبة إلى نظامين في سكون نسبي فيا بينهما، أو متحركين الواحد قبالة الآخرين؟ وهي المشكلة التي أثارتها نظرية النسبية فيا بعد.

يقول نيوتن إذن بزمان مطلق قائم بذاته يشبه ذلك الزمان الأصيل الذى قالت به الأفلاطونية المحدثة ، وبزمان نسبى يقرب من الزمان الطبيعى الارستطالى ، إن لم يكن هو بعينه. ثم ينظر إلى كليهما على أنه موجود فى الخارج ، وليس شيئاً من وضع النفس ، وكأننا عدنا بهذا إذن إلى النظرة

اليونانية . والقول الأول معناه أن الزمان موجود مطلق، أعنى أنه يوجد مستقلا عن الحركات التي تجرى به ؛ والثانى معناه أن الزمان موضوعى وليس ذاتياً .

فجاء ليبنتس وأنكر عليه هذا القول قائلا : إن الزمان هو نظام التوالى ، وهو إذن لا يقوم إلا فى النسب الموجودة بين أشياء تتوالى أى أنه تابع للأشياء ، وليس سابقاً عليها . ويسوق الدليل على هذا معتمداً على مبدأ العلة الكافية فيقول : إنه لو اعترض إنسان قائلا : لماذا لم يخلق الله الأشياء كلها قبل الوقت الذى خلقها فيه بسنة ، واستنتج من هذا أن الله قد فعل شيئـــاً ليس من الممكن أن يحون ثمت علة لماذا فعله ولم يفعـــل غيره ؛ أى أنه لاتوجد هنا علة لكون خلق الأشياء في هذه اللحظة المعينة دون غيرها ــ نقول إن هذا الاستنتاج منه يكون صحيحاً لوكان الزمان شيئاً خارج الأشياء الزمانية. فني هـذه الحالة ليس ثمت من علة لكون الأشياء حدثت في هذه اللحظة دون تلك الأخرى مع بقاء تواليها كما هو . ولكن هذا بعينه يدل على أن اللحظات ليست بشيء خارج الأشياء ، وأنها ليست شيئاً آخر غير نظامها المتوالى ؛ وتبعاً لهذا فسوَّال المعترض لا محل له ، لأن المسألة ستعود إذن إلى مسألة نسب بين الأشياء . ولا مجال للتحدث هنا بعد ُ عن لحظة آوْلي من أخــرى . وهذه البرهنة تقوم ، كما هو ظاهر ، على أساس صحة مبدأ العلة الكافية . ولذا فإن كلارك فى دفاعه عن نظرية نيوتن ينقض رد ليبنتس على أساس بيان خطأ هذا المبدأ ، فيرد عليه حجته ببرهان عكسي (١).

ومع أن ليبنتس قد خطا خطوة واسعة فى سبيل التجريد والذاتية بهـذا التعريف الجديد الزمان ، فإنه مع ذلك قد ظل موضوعياً إلى حد كبير .

<sup>(</sup>۱) راجع هذه البراهين والمراسلات بين ليبنتس وكلارك ، في طبعة أردمن سنة س١٨٩٠ ـ سنة ١٨٤٠ ، وفيما يتعلق بهذه البراهين وقيمتها بين المتحاورين ، راجع : فان بييما، «المكان والزمان عند ليبنتس وكنت»، ص ١٥٠ ـ ص ١٥٨ ، باريس ؛ سنة ١٩٠٨ .

إذ هو ينظر إلى هذه النسب ، نسب التوالي ، على أنها نسب حقيقية بين حدود حقيقية ، هي لحظات متتالية ، تمر بها في الواقع الأشياء المستمرة ذوات المدة . وإذا كان مع ذلك قد سار في اتجاه الذاتية بأن ميز بين الزمان وبين المدة كما فرق بين المكان وبين الامتداد على أساس « أن المدة والامتداد صفات للأشياء ، بينها الزمان والمكان ينظر إليهما على أنهما خارج الأشياء يفيدان في قياسها » (١) ، وبالتالي ستكون المدة والامتداد أشياء خارجيــة موضوعية ، بينها الزمان والمكان أقرب إلى الذاتية ، نقول إنه على الرغم من هذه التفرقة ــ التي لم يراعها ليبنتس ، مع ذلك ، باستمرار ــ لم ينعت الزمان والمكان بأنهما ذاتيان ولا وجود لها في الموضوعات الخارجية ، بل اكتني بأن قال إنهما مطلقان متخللان ، « لأن الأشياء الذاتية المطردة ، التي لاتشتمل على أي تنوع ، ليست إلا تجريدات فحسب ، مثل الزمان والمكان وما أشبه هذا من كائنات تقول بها الرياضيات البَحْت، (٢). وهو هنا قد نعتها بالتجريد ، ولكنه لا يقصد من ذلك أنها من نتاج الذات وحدها ، بل يقصد أنها خالية من الموضوعات ، فالتجريد إذن تجريد من الموضوعات في الذَّهن، وليس ابتكاراً من الذات أو العقل لا وجود له في هذه المو ضوعات التي جردت عنها . ولذا يقول بكل وضوح ، وهو يتحدث عن تولد فكرة الزمان في ذهننا من تأمل العمليات النفسية : «إن سلسسلة من الإدراكات تثير فينا فكرة المدة ، ولكنها لا تصفها » ، أو : «إن التغير في الادراكات يتيح لنا فرصة التفكير في الزمان » (٣) ، أي أن الزمان لا يتولد فينا إلا بمناسبة الادراكات أو التغيرات ، وليس شيئاً موجوداً في النفس بفطرتها.

ولذا جاءت حملة كنت شاملة للنظريتين معاً ؛ بل كان النقد أشد وأعنف

<sup>(</sup>١) «امتحان مبادىء مالبرانش » ؛ نشرة أردمن الذكورة ، ص٩٩٥ .

<sup>(</sup>٢) « المقالات الجديدة » ؛ نشرة أردمن ، ص ٢٢٢ ِب .

<sup>(</sup>س) النشرة السالفة ، ص ٢٤١. وهو هنا يشير إلى لوك : « مقال في العقل الانساني » م ، ف ١٤٤ ، ٢ ومايليه ، ويرد عليه .

بالنسبة إلى ليبنتس ، لأن نظريته كانت هي السائدة في المدرسة الألمانية المعاصرة له في ذلك الحين ، مدرسة ڤولف .

ولما كان غرضنا هنا ليس العرض التاريخي ، بل النقدى المستخرج للمشاكل ، فإننا لن نتبع تطور فكرة كنت فيها يتصل بنظرية الزمان ، وما تخلل هذا التطور من اختلاف وتحول ، وإنما سنكتني ببيان هذه النظرية في صورتها الأخيرة النهائية ، أعنى كها عرضها في نقد العقل المجرد ؛ بل لن يكون هذا البيان بياناً تفصيلياً شاملا يثير كل المشاكل التي تدور من حول النظرية وكيف انتقدها المعاصرون ؛ وإنما سنسير على وفق المهج الذي رسمناه لأنفسنا في هذا العرض النقدى لأهم نظريات الزمان . ولكي يكون القارىء قادراً على متابعة النقد ، نبدأ بأن نعرض له المميزات الرئيسية لفكرة الزمان عند كنت .

فنقول إن كنت في عرضه لهذه الفكرة في القسم الثاني من الحساسية المتعالية (\$\$ \$ - ٧ ، ط ١ ، ص ٣١ – ص ٤١ = ط ب ، ص ٤٦ – ٨٥) قد قسم هذا العرض إلى قسمين : عرض ميتافيزيقي ، وآخر متعال ، وهي قسمة لا نجدها إلا في الطبعة الثانية ، فضلا عن أنه في هذه الطبعة عينها لا يزال يوجد شيء من الحلط ، إذ حشر الحجة الثالثة المتعالية في زمرة الحجج الميتافيزيقيق والعرض المتعالى الحجج الميتافيزيقيق والعرض المتعالى أن الأول يحلل الفكرة أو الامتثال في ذاته ، أي بما هو مضمونه ، مبيناً بهذا التحليل أن هذا الامتثال ليس مستعاراً أو متوقفاً على التجربة ، بل هو قبلي . أما العرض المتعالى لامتثال ما فيبينه كمبدأ على ضوئه يمكن أن يفهم إمكان معارف تركيبية قبلية أخرى ، أي أنه يبين أن ثمت معارف قبلية أخرى مركبة توخذ من الامتثال ، وأن مثل هذه المعرفة ليست ممكنة إلا أخرى مركبة توخذ من الامتثال ، وأن مثل هذه المعرفة ليست ممكنة إلا

<sup>(</sup>١) راجع : « نقد العقل المجرد » ، ط ب ، ص . ٤ . وسنشير دائماً إلى الطبعة الثانية بالإشارة ط ب ، وإلى الأولى بالإشارة ط ا، كما هي العادة .\*

أما العرض الميتافيزيق فيتضمن خمس حجج يمكن أن تقسم إلى قسمين : الأول يبرهن فيه على أن الزمان ليس امتثالا تجريبياً ، بل هو قبلى ؛ والثانى يبرهن على أن الزمان عيان ، وليس تصوراً .

فالحجة الأولى تقول إن الزمان ليس تصوراً تجريبياً ، أى امتئالا أخذ عن أية تجربة . والدليل على هذا ضرورة تصور الزمان من أجل إدراك المعية والتوالى ؛ فليس فى وسعنا أن نمتئل لأنفسنا طائفة من الأشياء موجودة معا (المعية) أو فى أزمنة مختلفة (التوالى) إلا إذا افترضنا الزمان أساساً قبلياً يقوم عليه هذا الامتئال ، سواء شعرنا بهذا أو لم نشعر . ذلك لأن معرفتنا معية أشياء أو تواليها ليس معناه فقط معرفة اختلافات كيفية بينها ، وإنما هى معرفه أنها حادثة فى زمان واحد ، أو فى أزمنة متوالية مختلفة . فهذه الحجة إذن تتضمن أمرين: الأول أن الاختلاف الزمنى لا يمكن أن يرد إلى اختلاف فى الكيف ، بل هو اختلاف من نوع خاص به ، يشترط وجود الزمان شيئاً قبلياً ؛ والثانى أن الزمان ليس تجريداً من التجربة أو الموضوعات المحسوسة ، كما يزعم ليبنتس فيا رأينا من قبل ، كما نجرد الألوان أو الطعوم .

لمكن هذه الحجة سلبية فحسب ، إذ كل ما تقوله إن الزمان ليس امتثالا مأخوذاً عن التجربة . ولذا أردف بها الحجة الثانية فقال : إن الزمان ضرورى يقوم عليه كل عيان ؛ ويمكن أن يدرك مستقلا عن الظواهر . والنتيجة لهذا أن الزمان إذن قبلي ، والدليل على هذا أننا لا نستطيع أن نستبعد الزمان من الظواهر عامة ، مع أننا نستطيع أن نفهم الزمان خالياً من الظواهر .

بهو كلمة امتشال هنا تقابل في الألمانية Vorstellung والفرنسية représentation ، وكلمة امتشال هنا تقابل في الألمانية Vorstellung النصي التمثيل أيضاً ، فقد وجدنا هذا اللفظ خير ترجمة له . أما قبلي فتناظر a priori أي سابق على التجربة . وعيان يناظر Begriff, Concept ، وتصور = Begriff, Concept

وتحقيق الظواهر لا يمكن أن يتم إلا فيه . والنتيجة لهذا إذن أن الزمان لا يقوم على الظواهر ، بل الظواهر هى التى تقوم على الزمان ، وبغير الزمان لا يتصور تحقق الظواهر ، أى أن الزمان إذن قبلى ضرورى لكل حركة حسية.

وهذه الحجة الثانية قد لاقت الكثير من النقـد منذ عصر كنت حتى اليوم ، ومن أهم ما وجه إليها ما أورده فاينجر فى «شرحه لنقد العقل المجرد» (ج ۲ ص ۳۷۰ ، سنة ۱۹۲۲) فقال إن بها خطأ من وجهة نظر كنت نفسه ، لأن هذه الضرورة التي يتحدث عنها هنا ضرورة نسبية ، وليست مطلقة ، ومثل هذه الضرورة النسبية لا تنهض دليلا دقيقاً على القبلية ، لأن كونى لا أستطيع امتثال الظواهر دون زمان لا يبرهن بعد ُ على أن امتثال الزمان هو امتثال سابق على التأثرات الحسية ، مع أننا نريد البرهنة على أن امتثال الزمان امتثال قبلي . وينقدها آخرون على أساس أنه ليس في وسع المرء أن يتصور الزمان خالياً من الظواهر ، ومنفصلا عن كل موضوع من موضوعات التجربة . والنقد الأول على جانب كبير من الوجاهة ، لأن مجرد كون الظوهر لا تمتثل دون زمان ، لا يدل بعدُّ على أن الزمان موجود وجوداً قبلياً في العقل ، فالضرورة هنا ليست إذن ضرورة مطلقة ، أو ليست بعد ُ كذلك على أقل تقدير ، وإنما هي نسبية ، أعنى أنها ضرورة بالنسبة إلى الظواهر وحدها ولا ندرى بعد هل هي ضرورة أيضاً بالنسبة إلى تركيب العقل الإنساني نفسه ، حتى نقول إن فكرة الزمان قبلية ، أي موجودة بالضرورة في طبيعة العقل بالفطرة والماهية (١) . أما النقد الثاني فكنت أول من يعترف به إلى حد كبير (راجع ما قاله في «نقد العقل المجرد» ، ط ب ص ٢١٩) ، إذ يقول إننا لا نستطيع أن ندرك الزمان

<sup>(</sup>١) راجع مناقشة هذه المسألة بالتفصيل في شرح فاينجر على نقد العقل المجرد، ج م ص ١٩٣ ـ ص ١٩٦ ، وفيه الإشارة إلى الأبحاث التي أثيرت في هذا الصدد.

الحالى كما هو ؛ بل لكى ندرك الزمان لا بد من أن ندرك وجود أشياء به ؛ أما إدراك زمان خال فلا يتم إلا بالحذف والإسقاط لصفات المحسوسات ، أى بالتجريد الحالص ، كما نفعل فى الهندسة مثلا حينما نركب فى العيان الحالص (أى العيان الحالى من التجربة الحسية) أشكالا هندسية قبلية ؛ أو حين نتصور الزمان على هيئة كل واحد له بعثد واحد ، بينما للمكان ثلاثة أبعاد . ولكننا هنا كما قلناً فى عالم التجريد الحالص ، لا فى حالة العيان بالمعنى الحقيقى .

ذلك إذن هو القسم الأول من العرض الميتافيزيقي بشقيه السلبي والإيجابي ، قد أراد كنت أن يبرهن فيه على أن الزمان امتثال قبلى . وهو يريد الآن في القسم الثانى المكون من الحجتين الرابعة والخامسة في عرضه أن يبرهن على أن الزمان عيان وليس تصوراً .

والعيان عند كنت هو الامتثال الجزئى ، بينها التصور هو الامتثال الكلى ، أعنى أننى فى حالة العيان أمتثل موضوعاً جزئياً ، وفى حالة التصور أمتثل الصفات المشتركة بين عدة موضوعات . والعيان أسبق من التصور ، لأنه مباشر يتصل بموضوعه مباشرة عن طريق الحس ، بينها التصور يتكون بواسطة العيانات ، ولذا ليس على صلة مباشرة بالموضوعات .

والزمان عيان بهذا المعنى ، أى بمعنى أنه امتثال موضوع جزئى . أما امتثال الموضوعات المتزمنة بالزمان ، فهذا هو الزمانية . ويبرهن كنت على هذا بحجتين : الأولى أن الزمان واحد ، وليس كثيراً . والثانية أن الزمان لا متناه .

يقول كنت فى الحجة الأولى منهما إن الزمان ليس تصوراً كلياً ، ولكنه شكل خالص للعيان الحستى . وذلك لأن المرء لا يستطيع أن يتصور غير زمان واحد ووحيد ، أما الأزمنة المختلفة فليست إلا أجزاء لهذا الزمان

الواحد، وإذا كان الزمان واحداً، فهو لا يقبل أن يكون ذا تصور، بل ذا عيان، ما دام التصور يتركب من امتثال عدة أشياء، بينها العيان من امتثال شيء جزئي واحد. ويضيف إلى هذا دليلا آخر هو أن القضية القائلة بأن الأزمنة المختلفة لا يمكن أن توجد معاً — هذه القضية لا يمكن أن تشتق من تصور كلى، وإنما هي ممكنة فحسب إذا كان امتثال الزمان عياناً. ذلك لأن هذه القضية قضية تركيبية، والقضية التركيبية لا تصدر عن التصور وحده ؛ ولهذا فإن هذه القضية متضمنة مباشرة في العيان الحاص بالزمان، أي في امتثال الزمان.

وهذه الحجة بعينها تقود إلى الحجة الثانية من هذا القسم ، لأن اللاتناهى في الزمان ليس له معنى آخر غير أن كل مقدار أو جزء معين من الزمان ليس ممكناً إلا باجراء تحديدات في زمان واحد شامل له يفترض سابقاً . ولهذا فإن الامتثال الأصلى ، أى الزمان ، يجب أن يكون لا محدوداً . ومعنى هذا أن الزمان الواحد الشامل يجب أن يسبق امتثاله عيانات أزمنة مختلفة . وهذا كان للدلالة على أن الزمان عيان وليس تصوراً ، ما دام واحداً . وهذا ما قالته الحجة السابقة ؛ ولكنه يضيف في هذه الحجة إلى ما سبق أن كون الزمان عياناً يستنتج أيضاً من كونه لا محدوداً ، أو لا متناهياً (والمعنى هنا واحد ، إذ هنا عدم دقة في التعبير من جانب كنت) . والعلة في هذا الاستنتاج يبينها كنت على نحو يختلف بين الطبعتين : فني الطبعة الأولى (ط ا ، ص ٣٢) يقول إن السبب في هذا أن أجزاء التصور تسبق منطقياً التصور نفسه ، ولكنه استبعد هذا من الطبعة الثانية (ط ب ، من ١٤) وقال : إن السبب هو أن التصورات لا تحتوى إلا على امتثالات مزئية . فعلى أساس الطبعة الأولى يمكن أن تصاغ برهنة كنت في شكل جزئية . فعلى أساس الطبعة الأولى يمكن أن تصاغ برهنة كنت في شكل قياس كالآتي (١) : الامتثال الذي لا تتصور أجزاؤه إلا بالتحديد ، ليس

<sup>(</sup>١) كما فعـل فاينجر « شرح نقد العقل الحجرد لكنت »، ج ٢ ، ص٥٧٥.

تصوراً ، بل عياناً . والزمان امتثال من هذا النوع الذي لا تتصور أجزاؤه إلا بالتحديد . إذن الزمان ليس تصوراً بل هو عيان . وكون الزمان لا تتصور أجزاوُه إلا بالتحديد معناه ، أو يقتضي ، اللاتناهي في الزمان ، كما هو ظاهر من تعريفنا الأصلي لمعنى اللاتناهي في الزمان . ولذا يمكن أن يصاغ القياس السالف هكذا: امتثال اللامتناهي ليس تصوراً ، بل عياناً؛ والزمان امتثال للامتناهي ؛ إذن الزمان عيان وليس تصوراً . فالمعنى الذى يستخلص من تحرير الطبعة الأولى إذن هو أنه في التصورات تسبق امتثالات الأجزاء امتثال الكل ؛ ولكنا نرى في الزمان أن امتثال الكل يسبق امتثال الأجزاء . إذن الزمان ليس تصوراً . أما في الطبعة الثانية فقد قال : إن التصورات لا تحتوى امتثالات جزئية فحسب . ويمكن أن تصاغ البرهنة حينئذ على الشــكلالتالي : التصور لا يحتــوي إلا على امتثــالات جزئية ؛ الزمان يحتوي على غير الامتثالات الجزئية ؛ إذن الزمان ليس تصوراً . ولكن كنت لم يذكر المقدمة الصغرى ؛ فكان تحرير الطبعة الثانية ناقصاً ، , لذا فإن فاينجر (١) مثلاً يرى أن تحرير الطبعة الأولى أفضل ؛ ويعزو هذا التعديل من جانب كنت إلى محاولته في الطبعة الثانية أن يوفق بين الحجة الأخيرة في الزمان والحجة الأخيرة في المكان التي عدلها تعديلا كبيراً في هذه الطبعة الثانية. وأيا ما كان الأمر في تفضيل أحد التحريرين على الآخر، فإن مقصد كنت من هذه الحجة أن يبين أن فكرة اللاتناهي في الزمان تقتضى فكرة العيانية لأن كل تحديد أو تناه يفترض مقدماً زماناً لا نهائياً ، وما دام امتثبال اللاتناهي بالعيان ، فالزمان بوصفه لا متناهياً هو عيان وليس تصوراً .

وبهذا أثبت كنت أن الزمان عيان. وبهذا أيضاً فرق بين الزمان والزمانية، فهذه ناشئة عن عيانات مباشرة ضُمَّت تحت تصور واحد ، هي عيانات

<sup>(1)</sup> الرجع السابق: ج ٢ ، ص ٣٨١ .

الأشياء المتزمنة بالزمان ؛ والنتيجة لهذا أن الزمان أصيل ، بينها الزمانية مشتقة ومتفرعة على الزمان .

وفى هذا العرض الميتافيزيقى يلاحظ أننا لم نعرض الحجة الخامسة (المذكورة ثالثة فى عرض كنت) لأنها تنتسب إلى العرض المتعالى ، كما يقول كنت نفسه فى أول هذا العرض . ولسنا نفهم الداعى لحشره فى العرض الأول إلا أن يكون ذلك إهمالا من كنت وعدم دقة ، كما لاحظ فاينجر بحق (الكتاب المذكور ، ج ٢ ص ٣٧٢) . ولذا سنعرضها هنا فى العرض المتعالى .

فى هذه الحجة يقول كنت : إن «إمكان المبادىء الضرورية الحاصة بنسب الزمان ، أو بديهيات الزمان بوجه عام ، هو الآخر يقوم على أساس تلك الضرورة القبلية » (طا : ٣ = ط ب ٤٧) التى برهن عليها فى الحجة الثانية من القسم الأول من العرض الميتافيزيتى . أعنى أنه يستنتج من قبلية امتثال الزمان ضرورة بديهيات الزمان ، مما يؤدى أيضاً إلى البرهنة على قبلية امتثال الزمان . وبديهيات (أو متعارفات) الزمان يذكر هنا أنها اثنتان : ١) الزمان ذو بعد واحد ؛ ٢) الأزمنة المختلفة ليست معاً ، ولكن الواحد بعد الآخر . فهاتان المتعارفتان لا يمكن أن تستخلصا من التجربة ، الواحد بعد الآخر . فهاتان المتعارفتان لا يمكن أن تستخلصا من التجربة ، لأن التجربة ونعرفهما قبل التجربة ، وإن كانا ضروريين لها . فإن التجربة تعرفنا أن هذا الشيء هو كذا ، لا أنه هو بالضرورة كذا ، بينا هذه المبادىء قواعد تخضع لها التجربة وبغيرها لا تكون ممكنة .

ويضيف إليها فى الطبعة الثانية حجة أخرى تحت باب العرض المتعالى هذا . خلاصتها أن التغير ( بما فيه الحركة ، بمعنى حركة النقلة عند أرسطو) لا يمكن أن يفهم دون الزمان بوصفه عياناً قبلياً . وذلك لأن التغير معناه الجمع بين محمولات متناقضة فى موضوع واحد بالذات ، مثل الجمع بين الوجود

واللاوجود لشيء واحد في مكان واحد . إنما يمكن في الزمان وحده أن يتلاقي محمولان متقابلان بالتناقض في موضوع واحد ، وذلك بأن يكون الواحد «بعد» الآخر . فالزمان إذن هو الشرط الضروري الحكلي لفهمنا للتغير والحركة ؛ وقانون التناقض كما يصوغه المنطق الصوري لا يشير إلى الزمان ، ولا يخضع هذا له . وهذا التصوير للزمان ، أي بوصفه الامتثال القبلي الخالي من التجربة السابق عليها ، هو وحده إذن الذي يفسر إمكان هذه المجموعة من الأحكام القبلية التركيبية المعروضة في المذهب العام للحركة. وهذا يدل إذن على أن فكرة الزمان تشتق منها أحكام تركيبة قبلية أخرى . وهذا جزء مما يفعله العرض المتعالى لمضمون أية فكرة ، كما قلنا من قبل ؛ والجزء الثاني ، وهو كون هذه الأحكام قبلية والمعرفة التي نحصل عليها من الفكرة قبلية ، قد برهنت عليه الحجة السابقة . وبذا ينتهي هذا العرض المتعالى.

وعن طريق هذين العرضين أثبت كنت إذن أن الزمان عيان خالص (١)؛ وهذا العيان الخالص هو الشرط لـكل معرفة قبلية لدينا عن الزمان بما فى ذلك البديهيات العامة ؛ ومضمون هذا العيان الخالص هو النسب أو الإضافات الزمانية التي لا بد أن تتحقق الظواهر على أساسها بالنسبة إلى الذات العارفة ؛ أعنى أن الزمان شكل للظواهر .

ثم يستخلص النتائج التي تتضمنها هذه الأقوال ، فيجدها ثلاثا :

الأولى أن الزمان ليس شيئاً موجوداً بذاته قائماً مستقلا ، وليس شيئاً باطناً فى الأشياء كصفة موضوعية لها ؛ وهو بالتالى لا يبتى ، حين نجرد كل الشروط الموضوعية لامتثاله . لأنه لو كان قائماً بذاته ، لكان شيئاً واقعياً وغير واقعى معاً : واقعياً من حيث أنه لا يوجد مستقلا عن

reine Anschauung العيان الخالص العيان الخالص الذي تجرد فيه الاضافات الزمانية والمكانية من الموضوعات التي تقوم بينها هذه الاضافات .

الأشياء المتزمنة ، وإن كنا بالفكر نسقط الموضوعات الحسية منه وندركه فى عيان خالص؛ وغير واقعى لأنه سيكون شيئاً ليس له من وظيفة فى الوجود إلا أن يتقبل كل شيء واقعى فيه ، دون أن يكون ثمت أى شيء واقعى ( ۱ ۳۹ = ب ۵۲ ) . وفي هذا رد على نيوتن «ومن يدرسون الطبيعة من الرياضيين عامة » ؛ وينعت كنت الزمان ــ والمـكان ــ فى هذه الحالة بأنه ســـيكون لا شيئاً (١) . وإذا نظرنا إليه على أنه باطن فى الأشياء «كما يزعم بعض دارسي الطبيعة من الميتافيزيقيين» ( ١ ٠٠ = ب ٥٦ ) ، ونظرنا إليه حينئذ على أنه نظام إضافات الظواهر المتوالية ، فإن هذا يوُّدى إلى إنكار كل صحة للنظريات الرياضية القبلية في صلتها بالأشياء الواقعية . بل سيكون الزمان ( والمكان ، كما في كل مامضي ، إذ لا يفصل كنت مطلقاً بينهما في طول عرضه لنظريتي الزمان والمكان) على هذا الرأى من خلق الحيال وحده ، هذا الحيال الذي يجب أن يكون أصله في التجربة. وعلى هذا فإنه إذا كان الزمان صفة للأشياء في ذاتها ــ أو الموضوعات الخارجية، والمعنى واحد ــ فإننا لن نستطيع أن نبلغ اليقين الضرورى الذى تقول به الرياضيات ، ولن نقوى على القول بأن الحقائق الرياضية تنطبق على العالم الواقعي . ولهذا يرى كنت أن حظ الأولين ، أى الذين قالوا بأن الزمان شيء قائم بذاته ، وهم نيوتن وأتباعه ، خير من حظ الآخرين ، أعنى دارسي الطبيعة من الميتافيزيقيين ، الدين قالوا بأن الزمان نظام النسب أو الإضافات على هيئـــة التوالى ، ويقصد بهم ليبنتس ومـــدرسته ، خصوصاً مدرسته الألمانية التي يتزعمها ڤولف . وعلى هذا فإنه إذا كان الزمان صفة أو نظاماً باطناً في الأشياء الحارجية ذاتهما ، فلن يسبق إذن الأشيماء شرطاً لها، ولن يكون في الوسع معرفته وعيانه قبلياً عن طريق القضايا التركيبية. وإنما تكون القضايا التركيبية أو المعرفة القبلية ممكنة عن طريقها ، إذا لم ينظر إلى الزمان إلا على أنه الشرط الذاتي الذي به وحده يمكن أن يقوم العيان فينا : إذ في

<sup>(</sup>١) اللاشيء Unding هو ما يكون تصوره متناقضاً في ذاته .

هذه الحالة ، شكل العيان الباطن يمكن أن يمتثل قبل الموضوعات ، وبالتالى يمتثل قبليا .

فالزمان عند كنت إذن شكل من شكول الحساسية الإنسانية ، أي لا يرجع إلا إليها ؛ فلا يمكن أن تظهر الأشياء لنا في التجربة الحسية إلا على هيئة الزمان ، بمعنى التوالى ؛ وليس إذن شكلا للأشياء ، في ذاتها ، أي للأشياء الحارجية ، بصرف النظر عن الذات العارفة . حقاً إن الظواهر تتضمن حَقيقية الأشياء في ذاتها ، لأنها ظواهر لها ؛ ولكن الإضافة الزمانية (والمكانية ، كما هي الحال دائماً) ليست صادرة عن هذه الأشياء في ذاتها ، بل عن حساستنا نحن العارفين المدركين . ذلك أن الأشساء في ذاتها لا تأتى إلى عقولنا كما هي دون تغيير ، بل لا بد أن تمر بهذا الإطار ، إطار الزمان (والمكان) ، فتترتب وفقاً له ؛ فكأنها بمجرد أن تصبح مدركة ، لا بد أن تظهر على هيئة الزمان (والمكان) ؛ ونحن لا نعرفها كما هي في ذاتها ، بل كما تبدو لنا ؛ ولهذا فنحن لا نعرف إلا الظواهر ( أي ما يظهر لنا نحن ) ، ولا نعرف حقيقة الأشياء كما هي في ذاتها . « والزمان إذن ليس إلا شكل الحس الباطن ، أعنى شكل عيان أنفسنا وحالنا الباطنة . ولا يمكن أن يكون صفة محددة للظواهر الخارجية ، وليس له شأن بالحجم أو بالوضع ، ولـكن شأنه هو الاضافة ( أو النسبة ) التي توجد بينالامتثالات في حالنا الباطنة . ولما كان هذا العيان الباطن لا يعطينا حجماً ، فإننا نحاول أن نسد هذه الحاجة بواسطة الماثلات ، بأن نتصور توالى الزمان على هيئة خط يتقدم إلى ما لا نهاية ، فيه لا يكون المختلف (أى الأشياء المختلفة المتوالية المكونة له) إلا سلسلة من اتجاه واحد فحسب ؛ ونستدل من خصائص هذا الخط على كل خصائص الزمان ، مع هذا الفارق الوحيد : وهو أنه بينها أجزاء الحط في حالة معية ، فإن أجزاء الزمان في حالة توال . ومن هذه الحقيقة عينها ، أعنى أن كل إضافات الزمان تسمح بالتعبير  ( ا ٣٣ = ب ٤٩ ــ ٥٠ ) ؛ وتلك هي النتيجة الثانية .

والنتيجة الثالثة هي أن الزمان هو الشرط الشكلي القبلي لكل الظواهر أياً كانت. وفي هذا يزيد الزمان عن المكان : إذ المكان ، بوصفه الشكل الخالص (أي الخالي من التجربة) لكل عيان «خارجي» ، قد تحدد على هذا النحو بما هو خارجي فحسب؛ فهو إذن شرط قبلي للظواهر الحارجية وحدها دون غيرها . أما الزمان فإنه شكل خالص لكل عيان باطن ، وخارجي معا ، لان «كل الامتثالات ، سواء أكانت لموضوعات باطن ، وخارجي معا ، لان «كل الامتثالات ، سواء أكانت لموضوعات خارجية فحسب أم لغيرها أيضا ، تنتسب إلى حالنا الباطنة ، كصفات أو تحديدات لعقلنا ، ولما كانت هذه الحال الباطنة تقع تحت الشرط الشكلي للعيان الباطن وبالتالي تنتسب إلى الزمان ، فإن الزمان شرط قبلي للغواهر أيا كانت» (ا ٣٤ = ب ٥٠) . فكل الظواهر إذن خاضعة للزمان ، لأن الزمان شكل للعيان الباطن ، والعيان الظاهر يخضع للعيان الباطن ، فالزمان إذن شكل قبلي للظواهر كلها .

ولكن هل معنى هذا أنه ليس للزمان أية حقيقة موضوعية ؟ كلا ، بل له حقيقة موضوعية من حيث صلته بكل الموضوعات التى يمكن أن تقدم لنا بوساطة الحس . ولما كانت كل امتثالاتنا بالنسبة إليها حسية ، فليس ثمت موضوع يقدم لنا فى التجربة الحية لا يخضع لشرط الزمان ؛ فالزمان إذن موجود فى كل امتثالاتنا عن الموضوعات الحارجية . ولكن ليس معنى هذا أن له وجوداً مطلقاً مستقلا عن تجربتنا وامتثالاتنا ، أى وجوداً كوجود الموضوع الحارجي أو الشيء فى ذاته، بأن يكون صفة باطنة للأشياء فى ذاتها، أو ذا وجود مستقل قائم بنفسه .

فكون الزمان موجوداً فى كل تجربة حسية وامتثال ، دون أن يكون شيئاً موجوداً فى الحارج كوجود الشيء فى ذاته ، هذا هو ما يسمى باسم المثالية المتعالية للزمان . « والذى نعنيه بهذا التعبير هو أننا إذا جردنا الشروط

الذاتية للعيان الحسى ، فإن الزمان لا يكون شيئاً ، ولا يمكن أن يعزى إلى الموضوعات فى ذاتها (مستقلة عن صلتها بعياننا) على نحو القيام بالذات أو على نحو الوجود كصفة فيها » ( ا ٣٦ = ب ٥٢ ) .

فكأن كنت لا ينكر إذن موضوعية الزمان ، بوصفه الشرط لكل تجاربنا ؛ وإنما الذى ينكره هو واقعيته المطلقة ؛ «والزمان ليس إلا شكل عياننا الباطن ؛ حتى إنتا إذا أسقطنا من عياننا الباطن الشرط الخاص لحساسيتنا ، فإن فكرة الزمان تسقط بهذا أيضاً ؛ فهو لا يوجد فى الموضوعات، بل فى الذات المعانية لها » ( ٣٧١ – ٣٨ = ب ٥٤ ) .

ولكننا نتساءل بعد هذا: ما معنى هذه الموضوعية ؟ وهل هى موضوعية حقاً ؟ أظن أن نظرة بسيطة إليها ، تدل على أنها ليست الموضوعية المفهومة عادة . فالموضوعية معناها الوجود فى خارج العقل ، أى فى الأشياء ذاتها سواء أكان ذلك على نحوجوهر أى شيء قائم بذاته ، أم على نحوعرض ، أى صفة يتصف بها الموضوع الحارجى . وكنت ينكرالموضوعية بكلا المعنيين بوضوح ، فمن البين إذن أن الموضوعية التى يعنيها ليست هى ما نعنيه عادة من هذا اللفظ . وإنما الذى يقصده من موضوعيته ، هو أنه واقعى ذو حقيقة ، وليس وهما أو من نتاج الحيال ، وإن كانت هذه الواقعية باطنة صرفة ، لا وجود لها إلا فى عقولنا بمثابة شروط لاتستطيع الحساسية بغيرها أن تدرك مضمون التجربة الحارجية . فتسمية كنت لهذه الواقعية الباطنة الصرفة بأنها موضوعية فيه عدم تدقيق ظاهر ، إن لم يكن نوعاً من اللجاج .

تلك إذن نظرية كنت فى الزمان كما عرضها فى الحساسية المتعالية فى « نقد العقل المجرد » ، وتكاد أن "تعك" الصورة النهائية لمذهبه فى الزمان . فلنأخذ الآن فى نقدها بحسب وجهة نظرنا ، فإن من الممكن أن "تنْقك من عدة أوجه نظر . ولعل نظرية من نظريات كنت لم تلق من النقد العنيف مالاقت هذه النظرية فى الزمان وقرينتها التى لا تنفصل عنها بحال ، نعنى نظرية المكان .

ولا تزال الخصومة التى قامت بين ترندلنبرج وكونو فشر وأنصار كلِّ حول هاتين النظريتين تدوّى إلى اليوم فى كل الآذان . ونقدنا إياها سيكون إذن من وجهة النظر الوجودية ، لا من ناحية نظرية المعرفة أو علم النفس :

فأول ما نلاحظه على هذه النظرية فى الزمان أن الحلط فيها بين الزمان والمحكان واضح كل الوضوح . ولسنا فى حاجة إلى بيان هذا ، فإن كنت قد جعل الحجج متوازية متناظرة تماماً فى كلا العرضين . وكنت نفسه لا ينكر هذا على أى نحو ، حتى إنه انتهى فى عرضه لها إلى الحديث عنهما كأنهما شىء واحد من حيث طبيعتهما . وكل ما هنالك من فارق ظاهر هو أن الزمان يقوم على التوالى ، بينما المكان على التتالى بمعنى الوجود جنباً إلى جنب ؛ وعدا هذا — ولا بد أن يوجد هذا الفارق ، وإلا فلا معنى مطلقاً للتمييز بينهما حتى فى الاسم — فإن الحصائص واحدة ، والماهية واحدة من حيث الصلة بالوجود . حتى إن كثيراً من المؤرخين والعارضين لمذهب كنت يتحدث عنهما معاً وكأنهما شيء واحد فى تحديد الحصائص والماهية (1).

وهذا المزج قد يكون طبيعياً من وجهة نظر كنت ، إذ هو لم ينظر إليهما إلا على أنهما شكلان قبليان للحساسية ، وأنهما لا وجود لها خارج الذات ، إنما هما إطاران فطريان فى العقل الإنسانى "ترزّت مدلولات الحس ومضمونات التجربة الحارجية على نحوهما حين تدخل العقل ، وليسا صفتين باطنتين فى الموضوعات الحارجية ، وبالأحرى ليسا أشياء قائمة بذاتها ، وفى كلمة واحدة لا وجود لها إلا فى الذات العارفة . بل إن هذا الوجود فى الذات العارفة ليس معناه أنهما يؤثران فى الحياة الباطنة للإنسان بما هى حياة باطنة ، أعنى فى تحديد طبيعتها الذاتية ، وإنما أثرهما لا يتجاوز صلة الذات بالموضوعات الحارجة إبان المعرفة ، وفيا عدا هذه الصلة — الحارجية — ليس لها نصيب

<sup>(</sup>۱) كما فعل بيتون مثلا في كتابه : «ميتافيزيقا التجربة عند كنت » ج ۱، وص و ۱۰ لندن سنة ٩٣٠ و ١

فى تحديد طبيعة هذه الحياة الباطنة كما هى فى ذاتها . فتأثير هما إذن يمكن أن يُرسَّبه بتأثير لون زجاج نافذة فى الضوء الداخل فى الغرفة من الحارج ، دون أن يكون لهذا اللون أدنى تأثير فى تحديد طبيعة الغرفة الداخلية . فحتى من ناحية الحياة الباطنة والذات ، لا أثر فى الواقع لنظرية الزمان إلا من ناحية صلتها بالحارج . وواضح من هذا أن أثرهما ضئيل جداً يرتبط بنظرية الوجود، إلى درجة أن من الممكن إغفالها نهائياً فى تفسيرنا للوجود .

وهذا أمر قد يكون مفهوماً بالنسبة إلى مذهب حاول القضاء على الميتافيزيقا بمعنى إدراك الموجود كما هو فى ذاته ، وأنكر قدرتنا على معرفة الأشياء فى ذاتها ، وقال بنسبة المعرفة إلى الذات العارفة ؛ مذهب يكاد أن يتلخص فى نظرية المعرفة وحدها . ولكن هذا لا يمكن أن يفهم بالنسبة إلى مذهب فى الوجود يومن بامكان قيام الميتافيزيقا على هذا الأساس ، أعنى علىأساس أنها البحث فى الوجود من حيث ما هيته ومعناه . ولهذا فإن هذا المذهب فى الوجود لا يمكن أن يعترف بما فعله كنت هنا من استبعاده الموضوعية الوجود لا يمكن أن يعترف بما فعله كنت هنا من استبعاده الموضوعية بالمعنى المفهوم الذى حددناه آنفا — عن الزمان ، وإضافته إلى الذاتية بالمعنى الضيق الذى فهمه كنت وأبناه منذ قليل — ، ثم الحلط بينه وبين المكان .

فها نريد أن نأخذه على كنت هنا أولاً شيئين: حسبانه الزمان شكلا قبليا تُدْرَك على نحوه مدلولات الحس، ولا وجود له فى الوجود الحارجى ولاصلة له بالموضوعات الحارجية كها هى فى ذاتها. وثانياً خلطه بين الزمان وبين المكان حتى كادا أن يصبحا شيئاً واحداً مما أدى إلى سوء فهمهما على السواء.

ولكننا لا نريد بالاعتراض الأول أن نعود إلى الموقف الذى كان حول كنت ، موقف نيوتن وموقف ليبنتس . فنحن لا نقول بزمان مطلق مستقل عن الموجودات ، وكأنه جوهر قائم بذاته ؛ كما لا نقول أيضاً بأنه نظام التواليات الممكنة ، وهو بالتالى نسبة وإضافة بين الموج دات ، ولا دخل

له فى تحديد طبيعتها . فكلا الموقفين مرفوض لدينا : الأول لأنه لا يجعل الزمان طابعاً جوهرياً سارياً فى الوجود يحدد طبيعته وماهيته؛ والثانى لأنه لا يفعل هذا أيضاً ، بما يعزوه إلى الزمان من مساواة أو عدم اكتراث أو سسوية بالنسبة إلى الموضوعات الذى هو نسبة بينها . فكونه نسبة ليس من شأنه أن يدخل الزمان فى تحديد طابع الوجود وماهيته .

إنما نريد أن نقول إن الزمان طابع جوهرى يحدد هذا الوجود في طبيعته وماهيته ، وليس ينتسب إلى الذات في حالة المعرفة وحدها ؛ وإذا كانت الذات في معرفتها تخضع له ، فذلك لأنه ينتظم كل موجود وفي كل حال من أحوال وجوده بما في ذلك الذات في حال المعرفة . هموقفنا إذن لا نقول عنه إنه مناقض لمذهب كنت في الزمان كشكل تصاغ على نحوه مدلولات الحس ومضمونات التجربة ، بل بالعكس إنه يشمل هذا المذهب ولكنه يعلو عليه بأن يدخل كل ما في الوجود تحت شرط الزمان وسلطانه ، بحسبانه محدداً لطبيعة هذا الوجود بوجه عام ، وفي كل جزء من أجزائه ؛ وليس الأمر مقصوراً إذاً على المعرفة أو الذات العارفة حال كونها عارفة ، أي مدركة لمدلولات الحس والتجربة الخارجية ؛ هموقفنا إذن يتضمن مذهب كنت ويعلو عليه ، لأنه يشمل الوجود كله ، بأن يفسره على أساس الزمان .

وهنا قد يعترض علينا من وجهة نظر كنتية فيها توفيق بعض الشيء بين مايقوله ومانقول ، بأن يقال : ولكن موقف كنت أكثر احتياطاً لأنه رد كل وجود إلى الوجود الظاهرى فى الواقع ، لأن هذا الذى سماه الشيء فى ذاته لا معنى له حقاً عنده ، ولا مانع من استبعاده كها قلنا من قبل ؛ وتبعاً لهذا فإن الوجود سيكون وجود الظواهر ، وهو وجود خاضع لشرط الزمان ، وكأن كنت إذن لا يختلف عن موقفنا من ناحية أنه أدخل الزمان شرطاً ضرورياً فى تحديد الظواهر ؛ والفارق سيكون إذن فى أن كنت أقل توكيداً وأقرب إلى الحيطة فى تقدير قدرة العقل على إدراك الوجود الشك أو بالأحرى إلى الحيطة فى تقدير قدرة العقل على إدراك الوجود

الخارجي . وهو اعتراض قد يكون وجيهاً إذا كنا نذهب إلى ما ذهب إليه كنت من القول بالظواهر وبالشيء في ذاته ، وتقسيم الوجود على هذا الأساس إلى قسمين : قسم يدرك بالعقل ، ويخضع للعقل ؛ وقسم لا يمكن أن يبلغه العقل ، بل يظل هذا المجهول الأكبر . ولكننا لا نذهب هذا المذهب الذي ُد فع إليه كنت كرد فعل عنيف ضد النزعة التوكيدية التي رآها سائدة في الميتافيزيقا في عصره خصوصاً ، وفي العصور السابقة عموماً . فموقفه مفهوم ومن جرى فى إثرهما من معاصريه مثل ڤولف، تلك التوكيدية المنحدرة إلى الفكر الأوربى من الفكر اليونانى القديم . والعلة فيها عدم امتحان قدرة العقل ومداها في المعرفة ، وعدم فحص أوراق اعتماده لدى الوجود الخارجي أو الوجود بوجه عام . فمهمة كَنْت كانت إذن هذا الامتحان ، وبالتالى وقف العقل عند حدوده الطبيعية التي فرضتها عليه الطبيعة ؛ وفي هذا كان على صواب . وإنما أخطأ فى أنه وقف عند حد العقل ولميشأ أن يعلو عليه ، واحتمى بهذه النسبية في المعرفة فلاذ بمأواها دون أن يفكر في إمكان الخروج عنها بطريق آخر غير طريق العقل . فهو قد آثر إذن أن يقف هذا الموقف السلبي ؛ ومن هنا وقف عند نظرية المعرفة ، كما وقف لدى الظواهر ولم يستطع أن يجد منفذاً إلى الوجود فى ذاته . ولذا نراه يسلم بهذه القيود التى وضعت للعقل ، بل ويفرضها على مضمون التجربة ، وكأنه لا سبيل إلى إدراكها إلا على هذا النحو . وإذا كان من الممكن أن يستخرج لكنت مذهب في الوجود ، فلن يكون إلا هذه النسبية نفسها ، ومن هنا نفهم بوضوح- ارتباطً فكرة الزمان لديه بمذهبه العام : فالمعرفة نسبية ، والوجود المعروفُ لدينا نسبي . فكيف لا يكون الزمان هو الآخر نسبياً وليس شيئاً قائمًا بذاته في الخارج ؟ الحق أن مذهب كنت هنا منطقي من ألفه إلى يائه ، وحدوده يعين بعضها بعضاً ، فلا ينتظر بعد ممن رد كل وجود إلى الظواهر وإلى المعرفة القبلية القاصرة أن يدخل الزمان فى تفسير الوجود الخارجى ،

إذ هو تجاهل كل شيء عن حقيقة هذا الوجود الحارجي ، أو الشيء في ذاته كما يسميه . فإذا انحل ً كل شيء إذن إلى ظواهر ، وظواهر عقلية ذاتية ، وكانت هذه الظواهر خاضعة بالضرورة لشرط الزمان ، فمن الواضح إذن أن كنت قد أدخل الزمان – بهذا المعنى طبعاً – في تفسير الوجود أعنى الظواهر عنده . وبهذا يمكن أن يقال إن كنت لم يخرج عما نقول نحن .

فإن جاز هذا التفسير – وهو بلا شك جائز إلى حد كبير – فلن يكون موقف كنت إذن محالفاً لموقفنا كل المحالفة أو حتى بعضها . غير أن هذا لا يحل الحلاف أو المشكلة بين الموقفين ، وإنما يغير وضعها ، دافعا بها إلى مستو آخر . هذا المستوى هو إمكان قيام علم الوجود أو الميتافيزيقا ، بمعنى إدراك حقيقة الوجود بوجه عام ومعناه . ومن هذا الوضع الجديد الذي حول المشكلة عن مكانها دون أن يحلها ، يمكن أن نتبين حقيقة الحسلاف فى كلا الموقفين .

فالمشكلة بين كنت وبيننا إذن يمكن أن توضع كما يلى : هل يمكن قيام علم الوجود ؟ وعلى أى نحو ؟ وبواسطة أية أداة للمعرفة ؟

والإجابة عن هذا السوال ستتضمن بالضرورة الإجابة عن الاعتراض الثانى الذى وجهناه ضد كنت ، وهو خلطه بين الزمان والمكان . ونحن قد بينا من قبل إمكان تبرير هذا الحلط من وجهة نظر كنت نفسه ، إلى حد ما ، حين قلنا إنه نظر إليهما من ناحية نظرية المعرفة ووجدهما يتفقان معاً فى أنهما شكلان قبليان للحساسية وإطاران فطريان فى طبيعة العقل الإنسانى يرتب على نحوهما مضمون التجربة الحارجية . ونقول إلى حد ما لأن هذا التبرير يأتى من ناحية مراعاة الاتفاق والشبه بينهما ، لا من ناحية ما بينهما من فروق . فقد كان فى وسع كنت لو شاء أن يتعمق معنى هذه التفرقة بينهما على أساس أن الأول ، أى الزمان ، يقوم على فكرة التوالى ، بينا يقوم على فكرة التوالى ، بينا يقوم المكان على فكرة التتالى ، أى الوجود جنباً إلى جنب ، لا واحداً بعد آخر.

ولكنه بدلاً من هذا بحث في طبيعة الهندسة بوصفها علم المكان، وبحث في قانون العلية من حيث ارتباطه بالزمان ، فلم يصل بهذا إلى إدراك طبيعة الزمان ، ولا حقيقة المكان ؛ لأنه بحث في المكان من ناحيته المجردة التي نجدها في الهندسة ، وإن كان مع هذا قد حاول أن يخفف من طابع التجريد بأن روجع صحة البراهين في الهندسة إلى العيان لا إلى البرهان ، وحمل على إقليدس من هذه الناحية حملة تابعه عليها شوبنهور (١) . ومرجعها إلى أن المكان ، كما أن بحثه في الزمان جاء ملحقاً بالبحث في قانون العلية ، على أساس أن العلة تسبق المعلول في الزمان، فهنا بالتالي تتابع وتوال ، والتوالي ينتسب إلى الزمان ؛ ولكن هذا الارتباط بين العلة وبين الزمان ارتباط خارجي في الواقع ، لا يكشف فيه عن حقيقة الزمان . ولهذا كله لا نستطيع إذن أن نقول إنه تعمق بحث هذا الفارق بين الزمان والمكان ، مما كان من شأنه أن ييسر له فهم كل على حقيقته ، بالقدر الذي يتاح له ذلك على أساس مبادئه . فهو مقصر في هذه الناحية ، ما في ذلك من شك .

لكن لن يكون فى وسعه مع ذلك ، وفقاً لمبادئه ، أن يأتى بشىء ذى بال فى هذا الباب ، لأن التفرقة الحقيقية بين الزمان والمكان لن تتحقق على أساس مذهبه ، بل على أساس آخر جديد فيه إجابة عن المشكلة الأولى وهذه المشكلة فى آن واحد معاً . هذا الأساس هو التفرقة بين الحسى وبين الفزيائى ، وهى التفرقة التى وضعها المذهب الحيوى عند برجسون واشبنجلر بكل وضوح . ومن هذه الناحية نقدا كنت ، ثم عرضا مذهبهما فى الزمان ضد مذهبه .

وعلينا الآن أن نتحدث بايجاز عن نقدهما هذا ، قبل أن نعرض إجابتنا عن المشكلة الأولى ثم هذه المشكلة الحاصة بالتفرقة بين الزمان والمكان .

<sup>(</sup>١) راجع كتابنا عنه : ص ١٠٨ – ص ١٠٩

أما نقد برجسون فنقد عام يتناول المذهب النقدى لكنت . فقد رأى أن كنت بنقده لمعرفتنا للطبيعة لم يفعل إلا أن َبَّين ماذا يجب أن يكون عقلنا وماذا يجب أن تكون الطبيعة ، « لو» كانت ادعاءات علمنا صحيحة لها ما يبررها . ولكنه ، أى كنت ، لم يقم بنقــد هذه الادعاءات . إنما اعترف ، من دون نقد دقيق ، بفكرة العلم الواحد ، الذي يستطيع بدرجة واحدة أن يدرك كل أجزاء الموجود المعطّى لنا فى الحواس ، وأن يرتبها فى نظام كلى موحد محكم التركيب ؛ أو بعبارة أوضح لم يميز بين أنواع من العلم وفقاً لأنواع الوجود المعطى لنا فى الشعور ، لم يميز بين الفزيائى والحيوى والنفسي ، ولم يجعل إذن لكِّل علمته الخاص ومنهجته الخاص ، بل وملكته الإدراكية الخاصة ؛ إنما سار على هذا الزعم الذي قال به العلم الواحد ، والتجربة لا تسير في نظره في اتجاهين مختلفين ، بل لعلهما متقابلان متعارضان، أحدهما اتجاه العقل ، والآخر اتجاه مضاد للعقل، سيسميه برجسون باسم الوجدان (١) : بل هناك في اعتباره تجربة واحدة فحسب يشملها العقلُ وحده ، إذ هذا ما عناه كنت بقوله إن كل عياناتنا حسية ، أى تحت عقلية . ولكن هذا الزعم يكون صحيحاً ، إذا كانت درجة الموضوعية فى العلم واحدة فى كل أجزائه ، أما إذا تصورنا العلم قابلا للزيادة والنقصان فى درجة الموضوعية ، بأن تقل موضوعيته وتزداد درجة رمزيته ، كلما انتقل من الفزيائي إلى النفسي ماراً بما هو حيوى ــ إذا تصورنا هذا فسيكون

<sup>(</sup>۱) نستعمل كلمة « وجدان » لترجمة الكلمة الفرنسية intuition التى ترجمناها من قبل بالعيان . وذلك للتفرقة بين نوعين منه لا يفرق بينهما في اللغات الافرنجية بوضوح ، وهما الميتافيزيقى والحسى . فالميتافيزيقى ، وهو الموجود هنا عند برجسون ، نترجمه بكلمة وجدان ، والحسى الذى قصد اليه كنت نبرجمه بكلمة عيان . ولنا في اختيارنا هذا ، كا في اختيار ما أوردناه هنا من مصطلحات ، أسباب مؤيدة بنصوص من الفلسفة الاسلامية أو من الاصطلاح المستعمل عند الكتاب المتفلسفين (كالتوحيدى مثلا) ، ذكرناها في « معجم الفلسفة » الذى نشتغل الآن بعمله .

ثمت وجدان أو عيان لما هو نفسي ولما هو حيوى ، مما يستطيع العقل أن يدركه حقاً ، ولكن بدرجة قاصرة ، لأنه يتجاوز نطاق العقل . وذلك لأن الإدراك يتم هنا بملكة أسمى من العقل هي الوجدان . فإذا كانت هذه الملكة ممكنة ، خرجناً عن النطاق النسبي الضيق الذي اعتقلنا فيه كنت ، نطاق عالم الظواهر ، إلى نطاق أوسع هو نطاق عالم الأشياء في ذاتها ، أو الروح بما تشمل عليه في جوهرها وحاِّقها ؛ وستكون المعرفة إذن غير مقصورة على الظواهر ، بل ستتعداها إلى المطلق الروحي ، إلى اليذبوع الأصلى للوجود ، فتدركه كما هو فى ذاته . وبذا يسقط هذا الحاجز المنيع المزعوم الذى وضعه كنت بين العقل وبين الشيء فى ذاته . وإذا سا سقط، سقط معه الحَجْرُ الذي أو قعه كنت على الميتافيزيقا ، ونهضت هذه من كبوتها أقوى مما كانت عليه من قبل بكثير . وهذا كله لن يتم إذن إلا بالتفرقة بين نظامين في الوجود : فزيائي وحيوى . وإدراك الأول يتم بالعقل ، والعقل يكاد أن يكفيه ؛ وإدراك الثانى يتم بملكة أخرى فوق العقل هي الوجدان ؛ والمعرفة الأولى حسية تقوم على التجربة الحسية فى البدء ، وهي بهذا نسبية كما قال كنت بحق ؛ ولكنا سنرتفع فوق هذه النسبية بواسطة هذه الملكة الأخرى ، ونلحق بالمطلق ، أى لا بد إذن من القول بثنائية فى ملكةالإدراك.

ولكن كنت لم يشأ أن يقول بهذه الثنائية ، بل ولم يكن فى وسعه ذلك ، « لأن الاعتراف بهذا يقتضى النظر إلى المدة durée ( أو الزمان بالمعنى الحيوى) على أنها نسيج الواقع نفسه ، وبالتالى التمييز بين المدة الجوهرية للأشياء والزمان المشتت فى المكان ؛ إنه يقتضى أيضاً النظر إلى المكان نفسه ، والهندسة التى تقوم عليه ، على أنه حد مثالى فى اتجاهه تتطور الأشياء المادية ، ولكنها ليست متطورة " بعد فيه ( أى لم تتم تماما ) . ولا شيء أبعد من هذا عن « نقد العقل المجرد » ليس فقط فى نصه ، بل ولعله أيضاً فى روحه. أجهل إن المعرفة قد عرضت لنا هنا كقائمة لا تزال مفتوحة دائماً، والتجربة كدفعة للوقائع تستمر من غير انقطاع . ولكن هذه الوقائع ،

فى نظر كنت ، تتشتت شيئاً فشيئاً على مستوى ؛ أعنى أنها متخارجة بعضها بالنسبة إلى بعض، وخارجة أيضاً بالنسبة إلى الروح . ولا نجد هنا أثارة من الكلام عن معرفة من الباطن ، تدركها فى انبثاقها نفسه بدلا من أن تأخذها بعد أن تكون قد انبثقت ، معرفة تحفر هكذا تحت المكان وتحت الزمان الممكن . ومع هذا فإن شعورنا يضعنا تحت هذا المستوى . فها هنا المدة » (١) .

أى أنه كان على كنت أن يقول إذن بأن الزمان الحق ، أعنى المدة ، هو نسيج الواقع نفسه ؛ ومن هنا يقول بمصدرين للمعرفة ، أحدهما العقل الذى لا يستطيع أن يدرك إلا الجانب المتحجر من هذا النسيج الحي المتغير السيال ، وبذا لا يدرك إلا الظواهر ، كما أثبت ذلك كنت بحق ؛ والآخر هو الوجدان الذى يستطيع أن ينفذ إلى أعماق الوجود الحي ويدرك جوهره وسره . وحينئذ يستطيع أن يدرك الفارق الهائل بين الزمان والمحكان ، أعنى الزمان الحيوى ، أو المدة الجوهرية للأشياء ، لاذلك الزمان الآلى المتحجر المتصور على هيئة المكان وهو الذى يقول به العقل، ويستخدمه العلم .

بهذا إذن نستطيع أن نتجاوز الموقف الذى اعتصم به كنت وأنكر على أساسه إمكان إدراك المطلق أو الشيء في ذاته كها سهاه .

أما خلطه ين الزمان والمكان فقد عنى اشبنجلر ببيانه بوضوح ، لا بالنسبة إلى كنت وحده — وإن كانت انتقاداته متجهة خصوصاً إليه ، ولم يذكر اسم أحد غيره من بين من عالجوا مشكلة الزمان — بل وبالنسبة إلى كل المفكرين . فقال إن مشكلة الزمان ، كمشكلة المصير ، قد عالجها

<sup>(</sup>١) برجسون: « التطور الخالق » ، ص . ٩٠ ( ترقيم الصفحات واحد في كل الطبعات ، فلا داعي لذكر سنة الطبع إذن ) . وراجع نقد برجسون لكنت من ص ٣٨٥ – ص ٣٩١ .

كل الفلاسفة الذين يقتصرون على تنظيم المتحجر أو الذى صار بالفعل ، ولكنهم عالجـوها دون أن يفهموها إطـالاقاً على وجهها الصحيح. فكنت في نظريته المشهورة في الزمان لم يقل كلمة واحدة فيها إشارة إلى طابع الاتجاه فى الزمان ، مع أنه الطابع الأصلى فيه ، وإلا فماذا عسى أن يكون هذا الزمان الخطى ، العديم الاتجاه ؟ إن كل حي له حياة وله اتجاه وإرادة وانفعال عميق قريب الصلة بالحنين ولا صلة له « بحركة » الفزيائى على أى نحو من الأنحـاء ؛ الحي لا يقبل الانقسام الآلي الذي نجريه فى المكان ، وهو ما يسميه برجسون باسم « تقطيع الواقع الحيي (١) » ، وهو ينموفى اتجاه يبدأ من الميلاد ويستمر قدماً فى مسار لا يمكن أن يعَّين بطريقة آلية ؛ وهذا كله من طبيعة المصير . وهذا الطابع العضوى الجوهرى في الزمان هو الذي يميزه تمام التمييز من المكان المتحجر ، هذا الحالى من الاتجاه ، الذي تصلح أية نقطة فيه أن تقوم مقام أية نقطة أخرى ، مما نعبر عنه بقولنا إن المكان تجانس مطلق ؛ إنه تصور ، أى فكرة منطقية متحجرة، ثبتها اللغة في قالب لا يتطور ولا ينمو . فكيف يحق لكنت إذن وأمثاله أن يخضع الزمان (إلى جانب المكان) لدراسة نقدية واحدة للمعرفة ؟ كلا ، إن الزمان ليس تصوراً من التصبورات العلمية المنطقية كالمكان ، وكل دراسة له من هذه الناحية فيها تشويه لطبيعته تماماً ؛ بل إن قولنا عنه إنه اتجاه أو ذو اتجاه يمكن أن يخدعنا ، بما يثيره هذا القول من صورة بصرية، من شأنها إذن أن تقرب بينه وبين المكان ، وهو ما تجّنبنا الوقوع فيه . والدَّليل على هذا فكرة الحمية المتجهة في الفزياء ، فإنها خدعت عن طبيعة الزمان الحقيقية وجعلتنا ننظر إليه تلك النظرة المشوبة بطابع المكان ، مما هو مشاهد في النظرية الفزيائية في الزمان . مع أن الأمر يجب أن يكون على العكس تماماً : فإن الزمان أساس المكان ، لا العكس كما ادعى السابقون،

Morcelage (1)

وعلى أساس هذا الادعاء أقام كنت نظريته في الزمان والمكان. لأن طابع الزمان هو الاتجاه . والاتجاه أصل الامتداد ، إذ هو امتداد في العمق والبعد. وتجربتنا للمكان إنما هي شعور بالعمق أو الاتجاه في البعد ، ولهذا فإن البعد الحقيقي للمكان هو العمق وليس الطول أو العرض ، وإنما الرياضـــيون وأصحاب النزعة الآلية هم الذين شوهوا المكان بأن أهملوا صفة العمق ، إذ قالوا إن للمكان أبعاداً ثلاثة : هي الطول والعرض والعمق ، وجعلوها جميعاً على درجة واحدة في تحديد حقيقة المكان ، مع أن العمق يختلف في نوعه وقيمته عن الطول والعرض ، إذ يمثل هذان مؤثراً حسيا خالصاً بينما العمق يمثل الطبيعة والتعبير عن الوجود الحي ، وفيه يشعر الموجود الواعي بأنه فاعل ، بينما هو في حالتي الطول والعرض قابل سلبي ؛ فالمكان الحقيقي هو إذن الذي يراعي فيه صفة العمق قبل كل شيء ، وهي صفة صادرة عن فكرة الاتجاه في الزمان ؛ ومن هنا فإن الزمان أصل المكان ؛ وبعبارات برجسونية ، يقول اشبنجلر إن المكان قطعة من الزمان المتحجر ؛ المكان كائن أي ليس صائراً سيالاً كالزمان ؛ «كائن لأنه يقف خارج الزمان ، مسلوباً من الزمان ، وبالتالى من الحياة » (١) .

ويأخذ اشبنجار على كنت تشويهه لمشكلة الزمان بربطه إياه بالحساب الذي جهل مع ذلك ماهيته ، مما أدى به إلى الحديث عن شبح للزمان، خال من الاتجاه الحي ، وليس بالتالى غير صورة إجالية مكانية . والواقع أن هذا النقد مصيب في هذه الناحية خصوصاً ، وإن كانت المشكلة من الناحية التاريخية أعقد مما يبدو ؛ نعني بذلك أن ربط كنت بين الحساب وبين الزمان ليس واضحاً كل الوضوح في أقواله ، لكن ليس هذا لأنه لا يقول بذلك ، ولكن لأنه لم يتعمق هذه المسألة ولم يفصل فيها القول . فهو في « الحساسة المتعالية » (٢) لا يكاد يتحدث إلا عن الهندسة ، رابطاً إياها بنظرية المكان ؛

<sup>(</sup>١) اشبنجلر: « انحلال الغرب » ج ١ ، ص ٢٢٥ ، منشن سنة ١٩٣١ .

<sup>(</sup> ٢ ) « نقد العقل الحجرد » : ١ ه ٢ = ب ٤١ .

ولا يشـير إلا إشارة عابرة جداً هنا إلى القضايا الحسابية ، حينما يجعل هــذه القضايا من بين الأحكام التركيبية القبلية ؛ بل يجعل مثله لها من الحساب ( القضية ٥ + > 1 ) . وفي هذا إشارة إلى أن إمكان الحساب والقضايا الحسابية يتم بقبلية الزمان ، بمعنى أن الحساب يقوم على أساس إضافة أعداد « متوالية » بعضها إلى بعض ، والتوالى لا يتم إلا فى امتثال الزمان ، فالحساب إذن يفترض الزمان ، كما تفترض الهندسة ُ المكانَ . ولذا يبدو من أقواله ف «الصور الإجمالية لتصورات العقل الخالصة» ( «نقد العقل المجرد» ا ١٤٣ = ب ١٨٢ ) أن علم العدد أو الحساب هو العلم القبلي للزمان ، وذلك حين يقول : « العدد ، هو امتثال يتضمن الجمع المتوالى لوحدات متجاورة . ولهذا فإن العدد ليس إلا وحدة تركيب المتعدد لعيان متجانس بوجه عام ، وحمدة ترجع إلى توليدى الزمان نفسه فى إدراكي للعيسان». ثم لا يظهر رأيه فى موضوع أصرح منه فى كتابه «مقدمة لكل ميتافيزيقا أيا كانت في المستقبل ، يمكن أن تعرض نفسها علماً » حين يقول «إن الهندسة تقوم على أساس العيان الحالص للمكان . أما الحساب فيأتي بتصوراته العددية عن طريق الجمع المتوالى للوحدات في الزمان، ولكن الميكانيكا الخالصة هي أحرى منه بالإتيان بتصوراتها عن الحركة بواسطة امتثال الزمان » (١) .

فيظهر من هذا إذن أن كنت لم يوضح رأيه فى الصلة بين الحساب وبين الزمان ، بل ترك الأمر غامضاً كثيراً ؛ ولو قورن بما يقوله فى الصلة بين الهندسة وبين المكان ، لوجد أنه لم يكد يقول فى المسألة الأولى شيئاً ، بينا توسع كثيراً فى المسألة الثانية . وقد يكون هذا دليلا على شعور كنت بأن الأمر فى حالة الزمان مختلف عنه فى حالة المكان ، ولم يجد فى نفسه الشجاعة أو الصبر الكافى لإيضاح هذا الرأى ، بل استمر على هذا الرأى

<sup>(</sup>١) « مقدمة لكل ميتافيزيقا الخ » ١٠ ، ص ٣٦ ، س ٣٠ – س ٥٠ ، نشرة كارل فورليندر ، ليبتسج سنة ١٩٢١ .

القديم الذي يربط بين العدد والزمان ، محسبان أن الزمان عدد الحركة ، كما قال اليونانيون وأرسطو بوجه أوضح وأخص . وهذا يدلنا على أن كنت قد ظل فى هذه الناحية تحت تأثير الفكر القديم ، وسار فى إثر أرسطو كها أشرنا إلى هذا من قبل ، مع أن المقدمات الأرسطية المذهبية لهذا التعريف للزمان بأنه «عدد» الحركة تختلف جد الاختلاف عن المقدمات الكنتية لمذهبه في الزمان . وإن كان علينا ، مع ذلك ، والحق يقال ، أن نشير إلى ختلاف ــ وإن كان ضئيلا ــ بين كُنت وأرسطو هنا ، إذ يتبين ــ ولو على نحو غير واضح تماماً ــ من النصوص التي سقناها منذ قليل أنه يستعمل كلمة « الجمع » أي ما يشعر بعملية بالفعل ، أولى من أن يشعر بنتيجة الفعل ، أىعملية العد أحرى من العدد نفسه بوصفه نتيجـَة لعمليـَة . ولكن هذا التبرير بيه في الواقع شيء كثير من التعسف ــ إن لم يكن التعسف كله . ولذا فقد أصاب اشبنجار (١) في نقده لـكنت هنا بأن قال إن مصدر الحطأ في القول فالصلة بين الزمان وبين الحساب ، هو أن عملية العد توخد على أنها العدد نفسه ، مع أن عملية العد فعل حي ، بينما العدد نفسه تصور متحجر ، وحداهم إلى هذا الوهم أن ثمت نوعاً من الارتباط بين هذه العملية وبين الزمان .' « ولكن عملية العد ليست العدد ، كما أن عملية الرسم ليست الشكل المرسوم : فعمليـة العدد والرسم صيرورة وتغير ، أما الأعداد والأشكال فأشياء متحجرة . وكنت والآخرون كانوا ينظرون : هناك ، إلى الفعل الحي (للعد) ، وهنا إلى نتيجة (نسب الشكل المتناهي) . ولكن الأول ينتسب إلى الحياة والزمان ، والثانى إلى الامتداد والعلية . وفعل العد خاضع للمنطق العضوى ، أما الشيء المعدود فيقوم على منطق لا عضوى (٢) . » وليس الآمر مقصوراً على الحساب وحده، بل الرياضيات كلها لا تتصل بالزمان

وقد كرر هذا النقد من بعد يوهانس فولكلت في كتابه : « ظاهريات وميتافيزيقا الزمان » ، ض ١٩٢٠ ، منشن و١٩٢٠ .

<sup>(</sup> ٢ ) اشبنجلر : « انحلال الغرب » ، ج ١ ص ١٦٣٠ .

الحى ؛ إنها تعرف السؤال عن «الكيف» وعن «الما » للأشياء الطبيعية ، ولكنها لا تستطيع الإجابة عن سؤال «المتى » ، هذا السؤال التاريخى ، أعنى المتعلق بالتاريخ وبالمستقبل والماضى وبالمصير ، وفى كلمة واحدة بالحياة العضوية . وذلك لأن الرياضيات جميعها من شأن المكان والامتداد وما هو متحجر ، ولاصلة لها مطلقاً بالزمان ، أعنى الزمان الحى العضوى . أجل، إننا نرى فى بعض النظريات الرياضية اتجاها نحو التكيف قدر الإمكان مع طبيعة الزمان ، أعنى الاستمرار والاتصال ، كما يظهر مثلا فى فكرة حساب اللامتناهيات وفى نظرية المجاميع ومبدأ ذات الحدين والدالات عساب اللامتناهيات وفى نظرية المجاميع ومبدأ ذات الحدين والدالات أيلا ورية ، وكما يبدو أيضاً فى محاولة نيوتن حل مشكلة التغير على أساس حساب التفاضل ، وهى محاولة تلعب فيها مشكلة الحركة الميتافيزيقية دوراً كبيراً . ولكن هذه المحاولة الأخيرة قد أخفقت ، منذ أن أثبت ڤايرشتراس وجود دالات ثابتة لا يمكن أن تتفاضل إلا تفاضلا جزئياً ، أو لا يمكن أن تتفاضل على وجه الإطلاق .

والمسألة التي يثيرها اشبنجار هنا ، أعنى مسألة الصلة بين الزمان وبين الرياضيات ، مسألة أثير حولها أكثر الجدل مما لا يزال مستمراً على أشده حتى اليوم ، طالما كانت نظرية النسبية قائمة بادعاء آنها الميتافيزيقية . ولهذا عنى فلاسفة الزمان في هذا القرن ، خصوصاً من ينتسب منهم إلى النزعة الحيوية ، بالرد على هذه النظرية وببيان الصلة بين الزمان وبين الرياضيات عموماً على الوجه الصحيح من وجهة نظرهم ؛ فقد عنى بها برجسون وكرس لها كتاباً مفرداً هو كتاب «المدة والمعية» الذي ظهر سنة ١٩٢٧ ، والمعركة حامية الوطيس حول نظرية النسبية وقيمها الفلسفية وما ينتظر منها فيا يتصل مشكلة الزمان من الناحية الفلسفية . كها أفرد لها هانز دريش كتاباً آخر هو عابراً ؛ كها حلل مدلولها وقيمها فولكلت في كتابه «ظاهريات وميتافيزيقا الزمان» (سنة ١٩٧٥) . وهولاء جميعاً من أصحاب النزعة الحيوية . والسراً الزمان» (سنة ١٩٧٥) . وهولاء جميعاً من أصحاب النزعة الحيوية . والسرا

أفي عنايتهم هذه أن رد الزمان إلى نسب رياضية صرفة فيه ضربة قاضية على نظريتهم في الزمان الحيوى ، فضلا عن أن نظرية النسبية قد جاءت في نفس الوقت الذي كانت فيه النزعة الحيوية في الفلسفة في أوج ازدهارها على يد من ذكرنا . فلم يكن إلا طبيعياً إذن أن يحتفلوا لهاكل هذا الاحتفال . أما اليوم وقد انزاحت نظرية النسبية عن مركز التفكير العلمي نفسه – ولو قليلا – ، فالأمر أهون خصوصاً في الفلسفة ، حتى صارت العناية بنقدها أو بالوقوف منها موقفاً خاصاً من جانب الفلاسفة لا تكاد تذكر . والأمر أظهر بالنسبة إلى فلاسفة الوجود ، هيدجر ويسبرز ، فلا يكاد أحدهما أن يذكرها في كثير ولا قليل . وإنما العناية بها تظهر عند الرياضيين دوى النزعة الفلسفية حينا يريدون علاج مشكلة الزمان ، فيربطونها بالناحية الرياضية . فهل معني هذا أن الفلسفة قد سوت حسابها معها نهائيا ؟

إلى الأرض ، أو المريخ بالنسبة إلى الأرض كما تقول نظرية النسبية . وفضلا عن هذا فإن النسبية أو الإضافة يمكن أن تكون مستقلة عن إطار إشارة ، أي تكون مستقلة ، كما لاحظ لنتسن (١) بحق . وعلى أساس النظرية المطلقة للزمان قامت المكانبكا القديمة إلى عهد أينشتين ، أي حتى أو اثل هذا القرن فنظر إلى الزمان من حيث مقياسه على أنه واحد في أي إطار إشارة أخــذته . فمثلاً إذا أُخذت إطار اشارة لهم، وإطار إشارة آخر لهم، وحددت الزمن في الإطار الآول بواسطة ساعات جعلت إشاراتها الزمنية واحدة بواسطة إشارة؛ ووضعت في له َ أيضاً بضع ساعات تحدد النظام الزمني في هذا الإطار ـ فتبعاً لنظرية نيوتن والميكانيكا القديمة (أى حتى عهد أينشتين) سيكون المدلول الزماني واحداً في كلا الإطارين، إذا كان الإطار إرَّ متحركا بالنسبة إلى الإطار ل الساكن ، وكانت الاشارة الزمنية واحدة في نقطة بدء التحرك من جانب لج. وعلى هذا فالمداول الزماني لساعة في لح سيكون هو بعينه المدلول الزماني في إحدى الساعات في لي، خصوصاً المقابلة لها أثناء التحرك، حتى إنه إذا رصد راصد في ل الساعات في ل وهي تتحرك مارة به بسرعة منتظمة، فإنه سيجد أن ساعات لح تقدم نفس المدلولات الزمنية التي تقدمها ساعاته في ارح. وهذا ما يعبر عنه بمعادلة التحويل: ز= ررَ . ومعني هذا أن الزمان واحد بالنسبة إلى كل إطارات الإشارة الزمنية ، بصرف النظر عن كون هذه الإطارات متحركة بعضها بالنسبة إلى بعض أو غير متحركة ؛أي أن الزمان مطلق وليس نسبياً؛ وعلى هذا فثمت نظام زمانى واحد بالنسبة إلى كل الراصدين في إطارات إشارة مختلفة . وتحققت هذه النظرية المطلقة للزمان بواسطة معادلات التحويل المعروفة باسم تحويل جالليو ، وهي معادلات تمكننا من الحصول على وصف الحركة المتعلقة بالإطار لي من

<sup>(</sup>١) راجع مقاله بعنوان : « الصورة الإجالية للزمان » في كتاب « مشكلة الزمان » من كتاب « مشكلة الزمان » من من التجامعة كاليفورنيا في الفلسفة ، المجلد رقم ١٨ كاليفورنيا سنة ١٥٠٥ .

وصف الحركة المتعلق بالاطار لى؛ إلى درجة أنه إذا استطاع المرء الحصول على قوانين الحركة فى لى ، استطاع أن يحولها إلى لى . ونتيجة هذا التحويل هى أن قوانين الميكانيكا القديمة ثابتة لا تتغير تحت تأثير التحويل الجالليوى . وأيدت التجربة هذه النتيجة : إذ أننا لو جربنا تجارب ميكانيكية على مسطح يتحرك حركة مستقيمة منتظمة بالنسبة إلى الأرض ، وهى هنا يمكن أن تعكد إطار إشارة، فإننا سنجد أن نفس القوانين واحدة بالنسبة إلى الأرض. وبهذا تحققت النظرية المطلقة فى الزمان . ونتيجها العامة إذن هى أن الزمان واحد بالنسبة إلى إطارات إشارة يتحرك بعضها بالنسبة إلى بعض ، وبالأحرى والأولى إذا كانت ساكنة .

وهنا جاءت نظرية النسبية فقلبت هذا الوضع بأن جعلت الزمان نسبياً يتوقف على إطار الإشارة .

ذلك أنها قالت إنه في مثل التجربة السابقة سنجد أنه حيباً تمر الساعة في وحرف وهي تتحرك مارة بساعات لي ، نرى أن المدلول الزمني لساعة لي يوخر عن المدلول الزمني للساعة المقابلة لها في لي ، فإذا كانت الساعة في لي الثامنة ، كانت السابعة في الساعة في لي . وكلا زادت سرعة الإطار لي بالنسبة إلى لي ، زاد مقدار تأخير الساعة في لي عن مقابلتها في لي ، وبالتالي بالنسبة إلى كل الساعات المشيرة إلى زمن واحد في لي . والنتيجة لهذا إذن أن الزمن نسبي بين إطارات الإشارة ؛ والساعات الموجودة في إطارات إشارة عنتلفة تعطى أزمنة محتلفة وفقاً لسرعتها بعضها بالنسبة إلى بعض وبفضل معادلات تحويل لورنتس يمكن أن تحدد بالدقة النسبة بين قراءات الساعات الساعات في كل إطار .

ونحن نعلم الأصل فى هذه النظرية : فأول ما بدأت الأبحاث فى هذا السبيل كان على أساس النتيجة السلبية التى انتهت إليها تجربة ميكلسون ومورلى ؛ وهذه التجربة قد أقيمت على أساس ما افترضه العلماء من وجود

أثير يتخلل الكون ، كي يفسروا خصوصاً ظاهرة التأثير عن 'بُعد ، إذ هذا الأثير يغني في هذه الحالة عن الوسط المادى المفترض ضرورة وجوده لنقل الأثر ؛ فإن ظاهرة كظاهرة تأثير المغناطيس في الحديد مع عدم التماس. بين المحرك والمتحرك ، لا يمكن أن تفهم إلا إذا افترضنا وسطا يجرى فيه التأثير ، حتى يتيسر التماس ، ولما كنا لا نحس هنا بوسط مادى بين المغناطيس والحديد ، فإن علينا أن نفترض وسطاً نفاذاً في الأشياء الصلبة دون أن يعوقه عائق ، وهو بهذا لا يؤثر في الأشياء المار بها . والأرض مشمولة بهذا الأثير . فإذا كانت الأرض ساكنة في الأثير ، كان الزمن المطلوب لاجتياز مسافة معلومة ، ذهاباً وإياباً ، ثابتاً باستمرار ، مهما كان اتجاهها في المكان . أما إذا كانت متحركة في الأثير ، فإن قطع المسافة نفسها ، ذهاباً وإياباً ، يختلف تبعاً للاتجاه في المكان ، فإذا كان الاتجاه مِن الشرق إلى الغرب مثلا فإنه يستغرق وقتاً أطول مما إذا كان من الشمال إلى الجنوب ، ذهاباً وإياباً في كلتا الحالتين . فأقيمت التجربة المعروفة باسم تجربة ميكلسون ومورلي ، نسبة إلى من قاما بها أولا ، على أساس إرسال ضوء من نقطة ولتكن 1، إلى مرآة ولتكن مم مغطى نصفها بالفضة، فينعكس نصف الضوء في اتجاه مم س، والنصف الآخر في اتجاه مم ح ويساوي طوله طؤل مم س، وعند كل من س كم ح مرآتان تعكسان الضوء ثانية إلى مم، ويمركل نصف من الشعاءين في منظار مكبر صغير ء . فكان من المنتظر تبعاً لفرضنا الثاني أن يتأخر أحد الشعاعين عن الآخر ، إذا حركنا الجهاز زاوية مقدارها ٩٠°. ولـكن النتيجة لم تكن كذلك. فعلى الرغم من إجراء التجربة عدة مرات ، لم يتبين فارق بين الزمنين . ومعنى هذه النتيجة السلبية أن سرعة الأرض في الأثير معدومة ، وأن الأرض ساكنة في الأثير باستمرار ، وستكون الشمس إذن هي التي تدور من حولها ، مما يفضي بنا إلى العود إلى الفلك البطلميوسي الذي يجعل الأرض مركز الـكون والشمس تدور من حولها . فأدهشت هـذه النتيجة العلماء ، لأن من المسلم به أن

الأرض تدور حـول الشمس بسرعة نحو ٢٠ ميلا في الثانية ، وتأيد هـذا بتجارب دقيقة ؛ فكيف تقول لنا هذة التجربة إذن إن الأرض ساكنة ؟

هنا جاء لورنتس و فتزچر لد فتساء لا عن العلة فى هذا التساوى فى الزمن الذى قالت به تجربة ميكلسون ومورلى ، فوجداها فى ما يحتمله الضوء فى قطعه المسافة من انكماش أو تقلص ؛ فإن الضوء كأى شىء متحرك يتقلص طوله بواسطة حركة ، كما يحدث للسيارة وهى تسير فى الهواء ، فإنها تنكمش من أثر الضغط الذى يقع من الهواء على مقدمها ، محاولا أن يدفع بها إلى الخلف ، وعلى العجلات الخلفية وهى تحاول الدفع بها إلى الأمام ، وإن كان الأمر لا يتم فى حالة السيارة وحالة الضوء على نحو واحد بالضبط. وعن طريق فكرة الانكماش هذه حاولا تعليل التعادل الذى رؤى فى تجربة ميكلسون ومورلى . وهذا الفرض قد أدى بلورنتس إلى وضع نظام من الصيغ أو المعادلات عرف فيا بعد باسم تحويل لورنتس . وهذا النظام من الصيغ أو المعادلات هوبدوره الذى دفع بأينشتين إلى تخيل تفسير لا يعلل تجربة ميكلسون ومورلى وحدها ، بل وأيضاً كثيراً من الظواهر الفزيائية التى لم تكن بعد مفهومة تماماً أو كمانت غير مفهومة على الإطلاق .

حلل أينشتين بعض الأفكار الأولية التي كان يظن أن العلم قد فرغ من تحديدها ، وعلى رأسها فكرة «المعية» ؛ كما نقد لوباتشفسكي من قبل أولية فكرة التوازى التي تقوم عليها الهندسة الإقليدية ، وانتهى من هذا النقد إلى هندسة أخرى غير إقليدية . فبالمثل فعل أينشتين بفكرة المعية ، وهي الفكرة التي تقوم عليها نظرية الزمان الفزيائي ، خصوصاً عند نيوتن كما بينا رأيه منذ قليل . فقال : كيف تعرفون هذه الفكرة ؟ وكيف تحققون هذه المعية التي تظنونها أولية بسيطة ؟ إن المعية لا تدرك إلا بواسطة شخص تصل إليه إشارتان في وقت واحد من مكانين في متناوله ، سواء أكانت هذه الإشارة صوتية أم ضوئية ، إذا كانت المسافة أقل من ٣٤٠ تقريباً (وهو مقدا سرعة انتقال الصوت في الثانية ، والكلام هنا عن

مقدار ثانية من الزمن لوصول الإشارة ) ، وضوئية فحسب ، إذا كانت المسافة أبعد من ذلك. فلنتصور شخصاً وليكن حر واقفاً في وسط المسافة بين إ 🧘 🗕 ؛ وأن سرعة انتقال الإشــارة ثابتة في كل الاتجاهات. فإن هذا الشخص سيحكم بأن الإشارتين حدثتا في 1 كم س في وقت واحد ، إذا استقبلهما معاً في نقطة الوسط الذي هو فيها، ولتكن ط. وكذلك إذا أخذنا شخصاً آخر ، وليكن حَ ، واقفاً في منتصف المسافة ، وليكن ﴿ ، بين آ ، س ؟ فإنه سيحكم بالطريقة عيما على أن الإشارتين حدثتا معاً في آ ، س ، إذا استقبلهما معاً في ط َ ــ ولكن إذا تحرك الواحد في مسافة بازاءِ الآخر، فإن الإشارتين لن تدركا على أنها حدثتا معاً بالنسبة إلى الاثنين، بل سينظر إليهما حَ المتحرك على أنها متواليان، بينما ينظر إليهما ح الساكن على أنهما حادثتان معاً ، وذلك بالنسبة إلى حدوث الإشارتين في 1 ، - ؟ والعكس إذا كان حدوثهما في ﴿ ، ﴿ . وهذا يدل إذن على أن المعية تختلف تبعاً لإطار الإشارة؛ وليس ثمت معية مطلقة إذن كما ادعت النظرية المطلقة في الزمان . فتحديد المعية ، وبالتالى الزمان ( لأن كل قياس للزمان يقوم على أساس ملاحظة المعيات) ، في نقـط مختلفة من المكان ، نسبي إذن ، وليس واحداً بالنسبة إلى زُمَر ِ مختلفة من الراصدين .

وتلك هى النتيجة التى انتهى إليها أينشتين فى نظريته النسبية المحدودة ، والتى أعلنها سنة ١٩٠٥ ؛ وقد سميت المحدودة لأنها لا تتعلق إلا بالراصدين اللذين تكون حركتهم النسبية حركة مستقيمة منتظمة . وفى سنة ١٩١٥ وسع النظرية فجعلها تشمل غيرها من الحركات؛ وسميت هذه بالنسبية اللعكميَّمة.

أما النتائج العامة التى أدت إليها نظرية النسبية المحدودة فعديدة أكثرها يبدو مطبوعاً بطابع التناقض الظاهر . وأهمها وأولاها أن الزمان نسبى . وثانيتها أن للمكان انحناء . والثالثة أن سرعة الضوء هى أكبر سرعة ممكنة . والذى يعنينا هنا خصوصاً هى فكرة الزمان (والمكان) التى تفضى إليها هذه النظرية . والمسألة الرئيسية فى هذه الفكرة ، هى أنه ليس من الممكن

أن يفصل بين الزمان والمكان إطلاقاً، بل يكتونان كُلاً متصلاً يسمى مُتتَّصِلِ الزمان والمكان ؛ والزمان في هذه الحالة إذن بُعُدٌّ رابع يضاف إلى أبعاد المكان الثلاثة . وبهذا المعنى يقول منكوفسكى : « إن الفصل بين المكان والزمان قد صار وهماً لا أساس له، وإن اندماجهما على نحو ٍ ما هو وحده الذي يتسم بسياء الحقيقة (١)» . والفارق القديم الذي كان يقال بوجوده بين الزمان والمكان ، ألا وهو أن الزمان ذو اتجاه ولا يقبل الإعادة ، بينما المكان متساوى الاتجاه ، قد سقط على أساس هذه النظرية . إذ أن فكرة الاتجاه الواحد التي كانت تعزى إلى الزمان قد صدرت عن تصور زمان مطلق تتأثر به الظواهر والأشياء المتحركة فيه ، دون أن يتأثر هو بها أدنى تأثر ؛ أما إذا قلنا بأن الزمان نسبي ، يتوقف على إطار الإشارة ، والإطارات متعددة تبعاً لاختلاف الأجرام في الكون في حركتها بعضها بالنسبة إلى بعض، فليس ثمت مجال للتحدث عن اتجاه واحد، وزمان واحد لا يقبل الإعسادة . وعلى هذا ، فهناك أكثر من اتجاه واحد فى متصل الزمان والمكان هو اتجاه زمني ؛ والعالم الفزيائي إذن ليس ذا اتجاه واحد مستمر كاتجاه التاريخ ، مادام هذا ذا اتجاه واحد، بينما ذلك العالمبوصفه كثلاً له اتجاهات زمنية عدة. والفارق واضح بين كلتا النظرتين إلى الزمان : فالزمان التاريخي ، أعنى الزمان ذا الاتجاه الواحد ، توجد فيه الحوادث إما على هيئة التوالي أو على هيئة المعية ، ويمكن أن ُ يدرك مباشرة ً بالحس والذاكرة ، والمدة فيه ذات وحدة جوهرية فى الاستمرار الحسى لكل الحاضرات المتوالية ؛ أما الزمان الفزيائي الذي تقول به النسبية ، فلا نستطيع أن نحدد فيه الموضع الزماني والمكانى للحوادث من حيث التوالى أو المعية إلا إذا اتفقنا أولاً على وضع معايير للمعية والتوالى ، معايير تتوقف على إطارات الإشـــارة الزمنية التي تجرى فيها تلك الحوادث ؛ ومن هنا فليس في الوسع أن نحدد ، بطريقة

<sup>(</sup>١) ه. منكوفسكي : محاضرة في ٢١ سبتمبر سنة ١٩.٨ .

واحدة سابقة على وضع معايير معينة ، التوالى أو المعية بين الحوادث؛ والمساواة فى المضى الزمنى لا تتحدد فى حالة الزمان الفزيائى بطريقة عامة سابقة ، بل لا بد من وضع مقياس تحدد به المساواة فى المضى الزمنى (١). ومن هذا نرى فى النهاية أن المقاييس التى نتخذها فى قياس المدد والأطوال تتوقف على وجهة نظر الراصد وإطار الإشارة الذى يوجد فيه، مما يضفى على مقاييسنا طابعاً ذاتياً.

وهذا الطابع الذاتى للمقاييس التي نستخدمها في قياس المدد والأطوال التي تدخل في الظواهر قد أكدته بشكل أقوى وأوضح نظرية الكم خصوصاً كما وضعها هيزنبرج. فقد َبّين هذا الأخير أن الراصد ذو أثر أكبر فى الموضع المرصود ، إلى درجة أنه من المستحيل أن نجد قياساً دقيقاً كل الدقة، بل لا بد أن يكون ثمت هامش للاتعين لا يمكن إزالته. وعلى هذا ، فبعد أن كانت الميكانيكا القديمة (أى تلك التي سبقت نظرية الكم عند هيز نبرج ، بما في ذلك الميكانيكا النيوتنية بعد إدخال تعديلات نظرية النسبية فيها ) تحسب أن مقياس الزمان يمكن أن ينطبق بدقة تزداد كلما ازداد تحديدنا للظروف التي توجد بها ظاهرة فزيائية ، قالت الميكانيكا الكمية . إننا لا يمكن أنَّ نصل إلى دقة مطلقة، بل يظل ثمت مجال للاتعين ليس في الوسع اختراقه ، وذلك ناتج من رد الفعل الذي يحدثه الراصد ضد الظاهرة المرصودة . وفضلا عن هذا لا تعترف بأن كل الظواهر قابلة للدخول في إطارات الزمان والمكان ، إذ بينت نسب هيزنبرج أن الظواهر الذرية لا تخضع بإحكام ودقة مطلقة لقواعد علم الحركة (للعالم فوق الذري)، بل ثمت انحر اف دائماً عنها يقاس تبعاً لثابت بلانك. وتبعاً لهذا فإن التصويرات الزمانية المكانية في الفزياء القديمة (إلى ما قبل نظرية الكم) لا تستطيع أن تتمثل

<sup>(</sup>۱) راجع. ش. د. برود : « الفكر العلمي »، ص ٤٨١ — ص ٤٨٠ ، نندن سنة ٧٠٠ .

بالدقة العمليات المجهارية ، أعنى تلك التي لا تدرك إلا بالمجهار (١) .

ونظن أن هذا العرض كاف لكى يظهرنا على الخطوط العامة الرئيسية لمنظرية الزمان الفزيائى كما وضعتها النسبية المحدودة والمعمَّمة ، وأكدتها نظرية الحكم . وعلينا الآن أن نلخص نتائجها التى يمكن أن تكون متصلة بالفلسفة :

ولعل أهم هذه النتائج القول بأن الزمان والمكان يكوِّنان كلا واحداً ، يمكن أن يسمى متصل الزمان والمكان ، له أبعاد أربعة هى الثلاثة المعروفة عن المكان ، والرابع هو بعد الزمان .

والثانية أن مقاييسنا للزمان نسبية تتوقف على إطار الإشارة الذي يوجد به الراصد أى أنها مقاييس ذاتية ؛ وفضلا عن هذا لا تستطيع أن تعين بالدقة مُدَد دالطواهر، خصوصاً إذا كانت في المستوى الذرى أو—بالأحرى—ما تحت الذرى .

والنتيجة الثالثة أن الزمان له أكثر من اتجاه ، والأمر يتوقف إذن على المعايير التى نضعها سابقاً لتحديد المعية والتوالى ، فلا معايير مطلقة ، بل مواضعات على معايير .

فإذا شئنا الآن أن نعرف القيمة الحقيقية لهذه النتائج من الناحية الفلسفية ، أي أثرها في الفهم الفلسفي للزمان ، وبالتالى ، للوجود والمعرفة ، وجدنا الحسلاف في التقدير على أشده بين الفزيائيين المتحمسين لهذه النظرية ، وبين الفلاسفة بوجه عام والفزيائيين المحافظين ، أعنى الذين لا يعلقون أهمية كبيرة على هذه النظرية الجديدة .

فأصحاب الفريق الثانى يقولون إن النسبية لا شأن لها بالزمان الحي الحالص الذي تقول به نظرية المعرفة أو نظرية الحياة ، وهي إلى جانب هذا تفترض

<sup>( )</sup> راجع جيفيه Juvet : « تركيب النظريات الفزيائية الجديدة » ، ص ١٩٩٠ . باريس سنة ١٩٣٣ .

مقدماً مكاناً للعالم مستقلا عن الشعور الذاتى ، وأن الأرض شيء مستقل عن الشعور يتحرك حول الشمس المستقلة عن الشعور كذلك ؛ وأن الضوء يقوم شيئاً مستقلاً عن الشعور ، ويسرى بسرعة معينة ؛ وهذه كلها افتراضات لا تعنى نظرية النسبية ، ولا أية نظرية فزيائية ، بالبحث فيها ، مع أنها هي بعينها ما يبحث فيه الفيلسوف عند بحثه في الزمان . ولذا يقول فولكلت بعد أن عرض هذا الرأى : «ظاهريات الزمان تقوم قبلكل فزياء، وبالتالي قبل كل نظرية نسبية . والأقوال التي تنهى إليها ظاهريات الزمان تقول والفزيائيون على العموم . » (١) ولكن نقد فولكلت هذا يرجع في الواقع والفزيائيون على العموم . » (١) ولكن نقد فولكلت هذا يرجع في الواقع لك نظرة خاصة في الزمان، هي النظرة إليه على أنه نفساني صرف ، ولاوجود له كمؤثر في الوجود بوجه عام ؛ لذا يعود نقده إلى نقد الحقيقة الموضوعية للأشياء الحارجية . ولذا لا يمكن أن يؤخذ به إلا من وجهة النظر هذه .

وأدق منه نقد كاسيرر ودريش . أما كاسيرر (٢) فيرى أن نظرية النسبية نظرية فزيائية ، ولا يمكن أن تفسر كنظرية فى المعرفة ، إذ هى لا تحتوى على أية فكرة لا يمكن أن تستخلص من وسائل المعرفة فى الرياضيات والفزياء . والزمان والمكان فى الفلسفة ينظر إليهما على أنها قبليان ، أى : شرطان لإمكان المعرفة الفزيائية نفسها ؛ ومن هنا فإن بحثهما من ناحية الفلسفة يسبق كل دراسة فزيائية ولا يتأثر بنتائج هذه الأخيرة ؛ ومن هنا فليس فى وسع نظرية النسبية بنوعيها أن تبحث فيهما على هذا الاعتبار ، أعنى كونها قبليين ، وإنما كل بحثها فى «الزمان والمكان التجريبيين» (ص ٧٥ ، قبليين ، وفضلا عن هذا فإن نظرية النسبية قد أساءت حتى إلى الفزياء

<sup>(</sup>۱) يوهانس فولكلت: «ظاهريات وميتافيزيقا الزمان»، ص ۱۳۷، هس ۱۳۷، منشن سنة ۱۹۷، .

<sup>(</sup>٢) ارنست كاسيرر: « حول النسبية لاينشتين » ، برلين ، سنة ٢١٩٢١

نفسها في هذه الناحية، إذ فقدت البقية الباقية من الموضوعية الفزيائية كل معنى وجودي، إذ استحالت هذه الموضوعية إلى طائفة من المعادلات المترجحة بين التعقيد وزيادة التعقيد ؛ وبهذا لم تعد الفزياء تحفل بمسألة الوجود في شيء . يضاف إلى هذا أن هذه النظرية قد سوت بين الزمان والمكان ؛ وقضت ، أو كادت ، على ما بينهما من تعارض جوهرى ، بأن وحدت بينهما في تحديد عددي، واســتحال الزمان إلى عدد، وفقد اتجاهه في المستقبل أو في الماضي كل خصائصه ، أي أننا قضينا في الواقع على آنات الزمان ، فلم يعدلها أدنى أثر أو خاصية يتميز بها الواحد من الآخر. ثم إن فكرة الاتصال قد لقيت هـذا الحظ كذلك ، إذ حلَّت محلها فكرة الانفصال ، ما دام الزمان قد استحال عدداً ، والعدد كم منفصل . وقد يكون ، أو هي ، لها الحق بالفعل في أن تفعل هذا من وجَّهة نظرها ، أي من الناحية الفزيائية الحالصة ، وبتعبير أدق من ناحية قياس الأزمنة ، لكن لا يحق لها ذلك من ناحية الزمان الحي ، الزمان الفلسفي المشعور به ، الزمان التاريخي ذي الاتجاه، ومن هنا فليس لها الحق في أن تحسب أن نظريتها في الزمان والمكان هي وحدها الصحيحة . والخلاصة إذن أن نظرية النسبية نظرية خاصة بقياس الزمان التجريبي لا أكثر .

وهذا ما أكده دريش (١) أيضاً فى نقده لها . إذ يرى أن قيمتها هى أنها بينت قصور وسائل القياس الزمانى عند الإنسان ، وأوضحت ما هنالك من أخطاء نتيجة لهذا . ولكن أينشتين يجعل من هذا القصور تعبيراً عن واقع الوجود . وينسى أن القصور الإنسانى لا يستحيل إلى ماهية للوجود .

أما برجسون (٢) فقد أخضع النظرية لبحث شامل ونقد مستمر . فقال :

<sup>( 1 )</sup> هانز دريش : «نظرية النسبية والفلسفة » ، سنة ٤ ٢ و ١ .

<sup>(</sup> ۲) هنري برجسون : « المدة والمعية » ، باريس ، سنة ۱۹۲۲ .

أما المعية التي هاجمت فكرتها نظرية النسبية فيجب أن يلاحه فما يتصل بها أن ثمث نوعين من المعية و نوعين من التوالى . « فالأول باطن فى الأحداث، يكوِّن جزءاً من مادتها ، ويصدر عنها . والآخر ملصق عليها فحسب ، بواسطة راصد خارج عن الإطار . الأول يعبر عن شيء من الإطار نفسه ؛ ولذا فهو مطلق . أما الثانى فمتغير ، نسبى ، متخيل ؛ يرجع إلى المسافة ، المحتلفة فى سلم السرعة ، والموجودة بين السكون الذى لهذا الإطار فى نفسه ، وبين الحركة التي يمثلها بالنسبة إلى غيره : فثمت انحناء ظاهرى من المعية نحو التوالي . والمعية الأولى ، أو التوالي الأول ، ينتسب إلى مجموعة من الأشياء ، أما الثانية فتنتسب إلى صورة يتصورها الراصد في مرايا يزادة تشويهها بقدر ازدياد السرعة المعزوة إلى الإطار» (ص ١٢٥ – ص ١٢٦). ويأخذ عليهم كونهم لا يتحدثون إلاعن معية آنين، مع أن ثمت معيّة أخرى قبل هذه وأكثر مها طبيعية ، هي معية تيارين ، وذلك حينها يمضي تياران خارجيان في مدة واحدة لتقوم بدورها في مدة تيار ثالث ، وهو تيار شعورنا . وهذه المدة ليست إلا المدة النفسية التي نشعر بها حين نتأمل أنفسنا باطنياً ، ولكنها تصير مدتهما كذلك حينها يشمل انتباهنا التيارات الثلاثة في فعل واجد لا يقبل القسمة . ولا صلة انتقالية بين معية التيارين ومعية آنين ، ما دمنا في المدة الحالصة ، « لأن كل مدة سميكة : فالزمان الواقعي ليست له آنات . ولكننا نكون فكرة الآن بطريقة طبيعية ، وأيضاً فكرة الآنات المعتبية، إذا ما اعتدنا أن نحيل الزمان إلى المكان ؛ لأنه إذا لم يكن للمدة آنات ، فإن الحط ينهي بنقط » (ص ٦٨) ، أعنى أن فكرة الآن صادرة عن خلطنا بين الزمان والمكان ، ونحن نتصور في المكان نقطاً ، ولذا نتصور في هذا الزمان المكاني نقطاً أيضاً نسميها الآنات. فالآن ليس شيئاً موجوداً بالفعل ، بل بالقوة فحسب ، « لأن الآن سيكون الحد الذي تنتهي عنده المدة إذا وقفت ، ولكنها لا تقف ؛ ولذا فإن الزمان لا يمكن أن يعطي الآن؛ وإنما صدر هذا عن النقطة الرياضية، أي عن المكان» (ص ٢٩). فكأن المعية بين الآنين ، وهي تلك التي يتحدث عنها أصحاب نظرية النسبية ، صادرة عن المكان ، أو عن الزمان المسكاني . وهي مع هذا طبيعية ، «فيلا بد من المعية في الآن أولا "لتسبجيل المعية بين ظاهرة وبين برهة ساعة ، وثانياً لتعيين معيات هذه البرهات على برهات مدتنا ،على طول مدتنا نحن ، برهات مدتنا التي أنتجها فعل التعيين نفسه. والفعل الأول من بين هذين الفعلين هو الجوهري لقياس الزمان . لكن بغير الثاني ، سيكون ثمت قياس أياً كان، وبذا نفضي إلى العدد ز ممثلا أي شيء كان ، وبذا لا نكون مفكرين في الزمان . فالمعية بين برهتين لحركتين خارجيتين بالنسبة إلينا هي التي تسمح لنا بامكان قياس الزمان ؛ ولكنها معية هذه البرهات مع برهات مطرزة بواسطتها على طول مدتنا الباطنة ، هي التي تجعل هذا المقياس مقياساً للزمان » (ص ٧٠ — ص ٧١). وبعبارة أوضح نقول إن المعية في الآن تقوم على المعية الباطنة في تيار الشعور .

أما البعد الرابع الذي يتحدث عنه أنصار هذه النظرية فليس شيئاً آخر ، في نظر برجسون ، غير الزمان المكاني الذي أوضحه في رسالته : «بحث في المعطيات المباشرة للشعور » (سنة ١٨٨٩ ؛ ص ٨٣) وقال عنه إنه تصويري رمزي للمدة الحقيقية مأخوذاً من المكان ؛ فتتخذ المدة على هذا النحو شكلا وهمياً هو الوسط المتجانس ، ونقطة الربط بين هذين الحدين ، أي المكان والملدة ، هي المعية ، التي يمكن أن تعرق بأنها تقاطع الزمان مع المكان . ففكرة البعد الرابع فكرة يوحى بها بواسطة كل تصوير مكاني للزمان . ولم تأت نظرية النسبية هنا بشيء جديد عما كانت تفعله النظريات للأمان . ولم تأت نظرية النسبية هنا بشيء جديد عما كانت تفعله النظريات الشائعة ونظرية النسبية هو أن تصوير الزمان بأنه بُعند وابع للمكان يُفترض ضمنياً في النظريات الشائعة ، بينا نظرية النسبية قد اضطرت إلى إدخاله في حساباتها للزمان . فواقع الأمر إذن في هذا البُعند الرابع أن العلم لا يعرف من الرمان إلا الزمان المقيس ، وبالتالي الزمان المصور على هيئة المكان به الرمان إلا الزمان المقيس ، وبالتالي الزمان المصور على هيئة المكان به المرمان إلا الزمان المقيس ، وبالتالي الزمان المصور على هيئة المكان به المهان المن المصور على هيئة المكان به المهان المحان المنان المن المنان ال

و لا حاجة لنظرية النسبية كي تقول إن هذا الزمان الرياضي المقيس هو بُعْدٌ يضاف إلى المكان ؛ فهذا شيء مفترض في الزمان ، ما دامت تعده خاضعاً للقياس ، أي في كل زمان ينظر فيه العلم . « فلدينا في قياسنا للزمان ميل إلى إفراغ محتوى الزمان في مكان ذي أربعة أبعاد ، فيه يوضع الماضي والحاضر والمستقبل جنباً إلى جنب أو فوق بعضهما بعضاً منذ الأزل . وهذا الميل لا يدل إلا على عجزنا عن أن نترجم عن الزمان نفسه رياضياً ، وعلى الضرورة التي تلجئنا ، من أجل قياسه ، إلى أن نستبدل به معيات نقيسها : وهذه المعيات آنيات ، لا تشارك في طبيعة الزمان الواقعي ؛ فهي لا تستمر (أي لا تجرى على صورة المدة) » ( « المدة والمعية » ، ص ٢٩ – ص ٢٠ ). أما العلة في أن هذا البعد المكاني الذي حل محل الزمان لا يزال يسمى زماناً ، فهي أن شعورنا يشيع في الزمان المتحجر على صورة المكان المدة الحية ؛ فهي أن شعورنا يشيع في الزمان المتحجر على صورة المكان المدة الحية ؛ وهذا يعود شعورنا فيحاول أن يهب الزمان ما أفقده إياه من أجل قياسه .

والأمر في مسألة الأزمنة المتعددة التي تقول بها نظرية النسبية كالأمر في هذا البعد الرابع. إذ الواقع أنه لا يوجد غير زمان واحد حقيقي عند العلم، هو زمان الفزيائي الذي يضع العلم ؛ أما الأزمنة الأخرى فليست غير أزمنة بالقوة ، أي متخيلة ، يعزوها إلى راصدين مفترضين ، أعنى خياليين ، وليس في هذه الكثرة ما يتنافي مع قولنا بزمان واحد ؛ وإنما ينشأ التناقض الموهوم حيما نحسب هذه الأزمنة حقيقية واقعية، أي أشياء يمكن إدراكها أو في وسعنا أن نحياها .

ومن هنا نستطيع أن نزيل كل الأوهام التى أتت بها نظرية النسبية ، ومن أشهرها افتراض مسافر مغلق عليه فى قذيفة ترمى من الأرض بسرعة أقل من سرعة الضوء بجزء من عشرين ألفا ، يلاقى نجماً ويرتد إلى الأرض بالسرعة نفسها . فإنه حين يحرج من القذيفة ويكون قد مضى عليه فيها سنتان مثلا ، سيجد أن كوكبنا الأرضى قد مضى عليه مائتا سنة . فيقول برجسون إن

هذا الافتراض غير صحيح ، بل سنجد أن تيار الشعور لدى الشخص القائم على الأرض قرب الموقع الذى رمى منه القذيفة هو بعينه فى مقداره تيار الشعور عند المسافر. فإذا كان مقدار الشعور الأول سنتين ، فالمسافر كذلك. كذلك الحال فى الوهم الآخر الذى يقول تبعاً لهذه النظرية إن المعية بالنسبة إلى الطريق ليست هى المعية بالنسبة إلى القطار فيها يتعلق بحادثين مثل برقين يحدثان معا. فإن برجسون ينكر هذا القول موكداً أثنًا لو سألنا راصداً حقيقياً فى الطريق ، فسنجد أتنا بازاء زمان واحد: وما هو فى حالة معية أيضاً بالنسبة إلى الطريق هو فى حالة معية أيضاً بالنسبة إلى القطار.

والنتيجة الأخيرة التي ينهي إليها برجسون من هذا النقد هي أن الزمان الذي أتت به نظرية النسبية لايكاد أن يختلف كثيراً عن الزمان الفزيائي المعروف؛ ومن هنا فليس ثمت من نتائج جديدة بالنسبة إلى الزمان كما يراه بفيلسوف؛ وليس للفزياء ، وبالتالى لنظرية النسبية ، أن تقيم ميتافيزيقا في الزمان .

ولو نحن نظرنا – بعد هذا العرض لآراء الفلاسفة في نظرية النسبية – إلى قيمة هذا الرأى ، لوجدنا أن المتحاورين هنا : أعنى الفيلسوف والفزيائي ، لا يتناقشان على أساس واحد، بل يقيم كل مقالته على أساس وجهة نظره الحاصة : فزمان الأول زمان إما قبلي سابق على كل تجربة فزيائية ، وبالتالى يبحث عنه في المبادىء القبلية ، وإما حيوى نفساني شعوري ، وهذا أيضاً سابق على التجربة الفزيائية أو على الأقل يقوم مستقلا عنها؛ وأياً ما كانت فالنتيجة في الحالتين واحدة من حيث القول بأن بحث الفيلسوف للزمان يسبق ، بل ويحدد بحث الفزيائي ؛ وزمان الفزيائي زمان قياس لا يتصل بالشعور اتصالا ضروريا ، وبالتالي لا يمكن أن نعده مبدءاً قبلياً أو تياراً في الشعور النفساني الحي . فهل معني هذا إذن أن الزمان هنا غير الزمان في الشعور النفساني الحي . فهل معني هذا إذن أن الزمان هنا غير الزمان

هناك ، ويجب بالتالى أن يفصل بينهما فلا تتأثر دراسة الواحد بدراسة الآخر ، ولا داعى للخلط بين التصورين ؟

يبدو أن هذه هي النتيجة التي يجب أن ننتهي إليها . لأن أصحاب نظرية النسبية من ذوى النزعة الفلسفية لم يقدموا لنا نتائج فلسفية من شأنها أن تبرهن على أن هذه النظرية يمكن أن تستحيل إلى نظرة في الوجود . فرجل مثل هانز ريشنباخ ـ وهـو من الموهوبين فلسفياً ومن الفزيائيين الممتازين ـ لم يقدم لنا شيئاً في بحثه عن « الأهمية الفلسفية لنظرية النسبية » ، وأهم ما قاله هنا هو أن نظرية الزمان التي أتت بها نظرية النسبية تقضي على فكرة قبلية الزمان عند كنت ، وبالتالى على « بعض القضايا التي أضلى عليها الفلاسفة مهابة خاصة وحسبوها ثابتة إلى الأبد (١) » . وتبحث أنت بعد هذا عن هِذه القضايا الجليلة التي أتت عليها النظرية الجديدة ، فلا تظفر إلا ببعض الأقوال الخاصة بالأحكام التركيبية القبلية عند كنت . وبدلا من أن يبين لنا ريشنباخ هذه النتائج الفلسفية ، التي ينعتها بأنها عظيمة ، وأى أثر لها في تغيير النظرة إلى الوجود عند الفلاسفة \_ بدلا من هذا يلوذ بمسألة أشمل هي : مسألة ماذا يمكن أن يفيده الفيلسوف من الفزيائي . وواضح أن هذا اللواذ ليس إلا فراراً ظاهراً من الإجابة عن السؤال الحقيقي وهو : القيمة الفلسفية لنظرية النسبية ، وبخاصة في مسألة الزمان . والحال ليس كذلك تماماً بالنسبة إلى مورتس اشلك . فإنه كان أقل حاسة من ريشنباخ ، ولذا كانت فى حديثه دقة أكبر ، فلم يلجأ إلى هذه العبارات الطنانة الجوفاء التي نعت بها ريشنباخ – مجرد نعت دون بيان – الأهمية الفلسفية للنظرية الجديدة. فقد بدأ بأن ميز بين الزمان المقصود في هذه النظرية وفي الفزياء بوجه عام، وبين الزمان الحيوى أو النفسانى أو الذاتى تمييزاً واضحاً ، وقال إنه ليس للفزيائي أن يهتم بما يقوله النفساني هنا ؟ أما الفيلسوف فيهتم بما يقوله الفزيائي

<sup>(</sup>ه) مقال ظهر في « الحِلة الفلسفية » عدد خاص بنظرية النسبية ، يوليو - المحسطس سنة ٢٩٢٧ ، من ٧٠٠ .

لغرض واحد هو ناحية نظرية المعرفة فى أقواله ، ولذا نرى اشلك لا مجمل على كنت كما فعل ريشنباخ ، بل يميل بالأحرى إلى التوفيق بين مذهبه ومذهب النظرية الجديدة ؛ ثم يعرض النتائج الفلسفية لها بعد عرض المعنى النفسانى للزمان ، ولكنه يعرضها مرتبطة بالفزياء أو فلسفة الفزياء ، أولى منها بالنسبة إلى الفلسفة نفسها ، خصوصاً فى تفسيره للمتناقضات الوهمية التي أتت بها النسبية . فيقول إن فكرة التجربة الحية للمعية فى أمكنة كتلفة قد أنكرتها ؛ ونظرية الجوهر قد استعادت مكانتها التى كانت لها قبل هيوم ، إذ «علمتنا النظرية الفزيائية الجديدة أن المجالات المغنطيسية الكهربائية ومجالات الجاذبية أشياء قائمة بذاتها ، وبالتالى أصبحت فكرة الجوهر «كحامل» ثابت للخواص ، ضرورية فى العلم ، أصبحت فكرة الجوهر «كحامل» ثابت للخواص ، ضرورية فى العلم ، بعد أن انحلت على يد تجريبية رجل مثل هيوم فى الفلسفة (١) » . غير أن هذه النتائج التى كشفت عنها هنا لا تتصل بالزمان فى شيء ؛ وهى إذن أن هذه النتائج التى كشفت عنها هنا لا تتصل بالزمان فى شيء ؛ وهى إذن

وهذا كله يجعلنا لا نميل إلى إضافة أهمية خاصة إلى نظرية النسبية في الفلسفة ، خصوصاً في نظرية الزمان. وفي وسعنا أن نوكد هذا المعنى ، إلى أن يكشف لنا أنصار هذه النظرية ما لها من قيمة فلسفية ، تتصل بالنظرة في الوجود ، وبالزمان بوجه خاص – وإن كنا نشك في أنهم سيكشفون بعد شيئاً ، الآن وقد فترت حاسة أنصارها وتزحزحت عن مركز التفكير الفزيائي نفسه . ولذا نظن أن أهمية عرضها ليست من ناحيتها في ذاتها ، بل من ناحية إثارتها – هي وكل نظرية فزيائية تشارك الفلسفة في دراسة موضوع واحد – مشكلة الصلة بين الفلسفة وبين الفزياء والعالم الخارجي بوجه عام . فقد رأينا أن الزمان عندها وعند الفزياء يختلف في طبيعته بوجه عام . فقد رأينا أن الزمان عندها وعند الفزياء يختلف في طبيعته

<sup>(</sup>۱) مورتس اشلك : « المكان والزمان في الفزياء المعاصرة » ، ص ٩٩٠ ط ع ، برلين سنة ٢٩١٠ .

وجوهره عن الزمان عند الفلسفة ، وهذا شيء زادته نظرية النسبية توكيداً ، بقولها خصوصاً إن ثمت أزمنة عدة ، وإن الزمان ذو اتجاهات وليس بذى اتجاه واحد ، وإنه لا يقوم مستقلا — ومضاداً ، كما يقول المذهب الحيوى عن المكان ، بل هو بعد من أبعاده ، وبالتالى فهو وإياه من جنس واحد ؛ والأبعاد الآربعة على مستوى واحد ، وفكرة المستقبل والماضى فكرة نسبية مطلقة ، — كل هذه الأقوال فى اختلاف واضح مع ما تقول به الفلسفة عامة — لا كل فلسفة — عن الزمان . فهل نقول بعد هذا إن الزمان الحيوى أسبق من الزمان الفزيائى ، وهو الذى يحدده ، وهذا الأخير يقوم على الأول كما قال من ذكرنا من الفلاسفة ؟ أو هل نقول بأن ليس ثمت زمان غير الزمان الفزيائى ، والزمان الشعورى أو الحيوى من اختراص خيال الفلاسفة ؟

نظن نحن أن ليس من الحق أن نقول هذا أو ذاك بصورة مطلقة : فالزمان الشعورى الحيوى حقيقة لا شك فيها بالنسبة إلى الإنسان ؛ والزمان الفزيائى هو الآخر ضرورى من أجل إيجاد مقياس مشترك نسجل فيه الظواهر الحارجية فى حركتها من ناحية التوالى . ولكن هل من سبيل أن نوفق بينهما في صورة جامعة ؟

لسنا نظن كذلك . وما رأيناه فى موقف كلا الفريقين أصدق شاهد على هذا الذى نظن : فكل مهما يبدو مستقلا فى طبيعته عن الآخر ، إلى درجة أنه يستطيع أن يقوم بنفسه ولا يخرج فى تحليله عن مقتضياته الحاصة ؛ حتى ليكاد كل تفاهم على الزمانين من جانب واحد أن يكون مستحيلاً . ومن هنا نستطيع أن نقول إن أى نقد يوجه من جانب الفريق الواحد ضد الفريق الآخر هو نقد يقوم على غير أساس ، لأنه يقوم على أساسين مختلفين ، كا انتهينا إلى هذا منذ حين . فكنت لم ينقد نيوتن فى الواقع ، لأن الأساس الذى نظر منه نيوتن ، ولذا استمر الذى نظر منه كنت إلى الزمان غير ذاك الذى نظر منه نيوتن ، ولذا استمر

زمان نيوتن يشق طريقه فى الفزياء غير حافل إطلاقاً بنقد كنت أو من إلى كنت من الفلاسفة ؛ كما استمر زمان كنت فى نظرية المعرفة أو الفلسفة ينمو وينقد من وجهة نظر الفلسفة ونظرية المعرفة وحدها ، دون أن يتأثر بزمان الفزيائيين . فإذا كان لنا أن نستخرج من هذا نتيجة ، فهى لن تكون إلا وجوب الفصل بين زمانين مختلفين كل الاختلاف ، لأن كلا مهما ينتسب إلى ميدان خاص مستقل عن الآخر . وتبعاً لهذا ، فناقشة نظرية فى أحد الزمانين لا يمكن أن تكون صحيحة إلا إذا جرت فى داخل ميدان هذا الزمان وحده .ومن الحير للفلسفة والفزياء معاً ، فى هذه المسألة خصوصاً ، أن ينصرف كل ألى مجاله الحاص وينمتى نظرياته وفروضه تبعاً لافتراضاته ومقدماته الحاصة ؛ وإلا نتج سوء التفاهم هذا الذى تبين لنا بكل وضوح بين فريق الفزيائيين وفريق الفلاسفة .

ونحن حريصون كل الحرص على توكيد هذه الثنائية فى النظرة إلى الزمان على الرغم مما يعترضها من صعوبات وشكوك ، يخلق بنا هنا أن نتناولها مبدئياً لأنها ستنير لنا السبيل أمام الحل الذى نرتئيه .

ولعل أهم هذه الصعوبات تلك المسألة : إذا كان هناك زمان فزيائى وآخر فلسنى ، وإذا كان الزمان يحدد النظرة فى الوجود ، أفليس معنى هذا أيضاً أن هناك نوعين من الوجود لا سبيل لرد الواحد منهما إلى الآخر ؟

هذا هذا . فلا بد من القول بأن ثمت وجودين منفصلين كل الانفصال من حيث الجوهر ، وإن كان متصلين من حيث الفعل ، هما الوجود الذاتى ، والوجود الفزيائى ؛ والوجود الذاتى هو وجود الإنسان ، والآخر هو وجود الأشياء فى العالم الذى يوجد به الإنسان . والصلة بينهما صلة فعل فحسب ؛ بعنى أن الوجود الذاتى يحقق إمكانياته بواسطة الأشياء ، بأن يتخذها أدوات لإخراج ما به من إمكانيات إلى حيز الفعل والواقع . ولكن هذه الصلة من حيث الفعل لا تؤذن مطلقاً بوجود صلة ضرورية من حيث الطبيعة

والجوهر والماهية (والمعنى هنا واحد). وكل ما يقتضيه الأمر هنا هو أن يحسب الوجود الذاتى حساباً للوجود الفزيائى لأنه سيستخدم أداة ، فلا بد له إذن من أن يعرف طبيعته كى يتيسر الفعل على النحو الصحيح ، أعنى الملائم. وإلى هذه الثنائية فى طبيعة الوجود ترد إذن الثنائية فى طبيعة الزمان، تلك الثنائية التى نستطيع أن نفسر بها عدم التفاهم حتى الآن بين الفزيائيين والفلاسفة ، وإثارة الإشكال بينهما بين الحين والحين من غير أدنى داع ، حتى كان من نتيجته إفساد نظريات كلا الفريقين . فلتكن هذه إذن حقيقة أولية كسبناها ، ولنجعلها نقطة البدء فى كل بحث فى الزمان .

وإن نظرة إلى الوراء فى كل ما قلناه حتى الآن ، لتكشف لنا عن النتائج التى وصلنا إليها من هذا البحث التاريخى النقدى الذى قمنا به لغرض واحد: هو إثارة المسائل وإيضاح الشكوك ، ووضع المشكلة فى وضعها الصحيح. فهذه النتائج هى :

۱ ــ أن الزمان نوعان : زمان فزيائی ، وزمان ذاتی. : وسنسميه بعُد الزمان الوجودی ؛

۲ — أن مشكلة الزمان مرتبطة تمام الارتباط بمشكلة الوجود بوجه عام ؛
 وسنرى أن الزمان عامل جوهرى مقوم للوجود ؛

٣ – أن الوجود وجودان : وجود الذات ، ووجود الموضوع ؛ ولكن الوجود الأصيل ، بالنسبة إلى الإنسان على الأقل ، هو وجود الذات ، حتى إننا سننتهى فى آخر الأمر إلى قصر كلمة الوجود على وجود الذات ؛

٤ – أن المقولتين الرئيسيتين اللتين يتعين بهما الوجود هما الواقع والإمكان،
 وتبعاً لهما سينقسم الوجود إلى وجود ممكن ووجود واقعى ، أو وجود ماهوى وآنية ، كما سنعبر نحن . ولكن هاتين المقولتين لا يجب أن

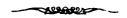
تفهمها كما فهمهاكنت ، كما أن الإمكان لايفهم بالمعنى الارستطالى ، بل بالمعنى والفهم اللذين أوضحناهما ؛

 ان الحرية هي الصفة الأولى لوجود الذات ، وهذا يستخلص من النتيجة السابقة ، أى نتيجة لفكرة الإمكان كما بيناها ، والصلة بينها وبين فكرة الواقع ؛

٦ – أن الشقاق فى طبيعة الوجود أو مُمَشا ًقة الوجود لنفسه يجب أن يعكم ً المسلمة الأولى التى على أساسها يجب أن يوضع كل مذهب فى الأخلاق ، وأن فكرة التوتر هى الفكرة التى يجب أن تسود كل نظرة أخلاقية ؛

٧ - أن العقل المنطق ليس هو الملكة الوحيدة التي يستطيع المرء أن
 يدرك بها حقيقة الوجود الحي .

تلك أهم النتائج ؛ والناظر إليها يلمح فيها القسهات العامة لمذهب فى الوجود سنشرع الآن فى بيانه .



## الوجون الناقص

## التناهي الخالق

لا وجود إلا بالزمان ، والزمان سر التناهي ، فكل وجود لفناء .

ولكن الفناء تحقق الإمكان ، وكل تحقق فعل ، والفعل هو الحلق ، فالتناهي إذن خلاق .

فالوجود كما انهينا نوعان: فزيائى وذاتى ؛ الثانى وجود الذات المفردة، والأول كل ما عدا الذات ، سواء أكان ذاتاً واعية أم كان أشياء . وليس ثمت فارق ضخم بين وجود الغير كذوات واعية ، أو كأشياء جادية؛ فكلاهما بالنسبة إلى الذات المفردة من ناحية المعنى سيان ، والاختلاف بعد ليس إلا في الدرجات ، وبالتالى في موقف الذات بإزاء الواحد والآخر .

فالوجود الذاتى وجود مستقل بنفسه ، فى عزلة تامة من حيث الطبيعة عن كل وجود للغير ، ولا سبيل إلى التفاهم الحق بين ذات وذات ، إذ كل منهما عالم قائم وحده ؛ وعلى حد تعبير كير كجورد : « كل فرد هو بذاته عالم ، له قدس أقداسه الذى لا يمكن أن تنفذ إليه يد أجنبية » .

أما وجود الغير فلا نسبة له إلى الذات إلا من حيث الفعل ؛ ولذا لا تنظر إليه الذات إلا من هذه الناحية ، وتبعاً لها يتحدد موقفها بإزائه . والفعل ضرورة للذات لأن الفعل تحقيق لإمكانياتها ، فلكى تحقق نفسها لا بدلها إذن أن تفعل ، والفعل لا بدأن يتم في وجود الغير وبواسطته ، ولذا كان عليها أن تتصل بهذا الوجود المغاير . فانتقال الذاتية من العزلة المطلقة إلى الغيرية لتحقيق الإمكان ضروري إذن .

وفي هذا نحن عرضنا مسائل الوجود الرئيسية ، ألا وهي : الفردية ،

والطبيعة والفعل ، والاتصال ، ووجود الغير كأداة ، أي الإحالة. فلنشرَعُ إذن في بيانها .

الفكر الحديث صراع (١) بين الذات والموضوع من أجل تحرر الأولى من الثاني، صراع بلغ أوجه في المثالية الألمانية التي كاد أن يتم على يديها هذا التحرر . ولكنها بدلاً من توكيد الذات بمعنى الذات الفردية ، استبدلت بهذه ذاتا كليـة سمَّها الأنا المطلق أو الصورة المطلقة أو الروح البكلية إلخ ، كما رأينا من قبل فى عرضنا لمذهب هيجل . ثم سار كيركجورد خطوة أخرى في هذا السبيل ، ولكن نحو توكيد الذات المفردة ، بعكس المثالية الهيجلية ؛ وتلاه نيتشه فتقدم في طريق الذاتية المفردة بسرعة أكبر . ولكنهما لم ينتهيا في الواقع إلى توكيد الذات المفردة بالمعنى الوجودي الخالص ، نظراً إلى تأثرُ كليهما بنزعات غير وجودية . فالأول سادت تفكيره نزعة دينية ، فكان من شأن هذا أن ربط فكرة الذات المفردة بفكرة الوحدة التنسكية ، فكرة القديس والمتأله ، مما جعل نظرته مشوبة بصبغة تقويمية ظاهرة منذ البداية . ولا بأس في الواقع من أن ينظر إلى المسألة من وجهه نظر تقويمية ، ولكن على شرط أن يأتى ذلك بعد النظرة الوجودية الحالصة ؛ فهذه لا بد أن تسبق كل تقويم أخلاق أو ديني . وطابع التقويم هذا نجده كذلك عنــد نيتشه ،وبشكل أكثر صراحة ووضوحاً . فإنه حينما يتحدث عن الذات المفردة ، إنما يفكر دائماً في الإنسان الأعلى ِ ولذا غلِب عليه هذا التفكير ، فلم يظفر ، أو لم يأتنا ، بنظرة في وجود الذات المفردة من حيث طبيعتها في الوجود ، لا من حيث ما يجب أن تفعله لتبلغ كما لها وتحقق علاءها بذاتها فوق بقية الذوات الأخرى. وفضلا عن هذا كله فإن كليهما لم يُقيم مذهباً واضح المعالم على أساس وجود الذات المفردة،

<sup>(</sup>۱) راجع خطوات هذا الصراع بالتفصيل في كتابنا: «شوبنهور»، ص

وإن كنا ندين لكير كجورد هنا بكثير من الملاحظات والأفكار الموِّجهة .

والعلة فى أن إدراك الذات المفردة لم يتحقق بعد من الناحية الوجودية أن الأمر قد نظر إليه حتى الآن من ناحية نظرية المعرفة ، من ناحية الفكر ، لا من ناحية الوجود ، وهذا يعود بدوره إلى أن ملكة الإدراك كانت العقل بتصوراته المجردة ؛ ولن تتم النظرة الوجودية إلا إذا قلنا بمصدر آخر للمعرفة من شأنه أن يجعل المرء على اتصال مباشر بالينبوع الحي للوجود . فما هو هذا المصدر وتلك الملكة ؟

إن الشعور بالوجود لا يكون قوياً عن طريق الفكر المجرد ، لأن الفكر المجرد انتزاع للنفس من تيار الوجود الحي وانعزال في مملكة أخسرى تذهب منها الحياة المتوترة الحادة ولايسودها فعل وحركة ، بل صبغ خارجية عن الوجود لا تنبض بدمه . إنما يبلغ الشعور بالوجود أعلى درجة في حالة الفعل الباطن الذي أنشب أظفاره في الحياة المضطربة ، أي في حالة النزوع المشبوب العاطفة ، فهي حالة تنتسب إذن إلى الإرادة والعاطفة أولى من انتسابها إلى العقل والفكر . ولذا يجب أن ننشدها في مقولات للعاطفة والإرادة فضعها مكان مقولات العقل التي لم "يُعتن الفلاسفة بغيرها حتى الآن .

ولوضع لوحة هذه المقولات يجب أن نراعى الطابع الديالكتيكى لكل ما هو موجود ، لأن الوجود كما قلنا فى الفصل الأول نسيج الأضداد ، كل ما فيه يتصف بطابع التناقض ، لأن الإمكان حين يستحيل إلى فعل لا يفقد بهذا طابع الممكن ، إذ هذا طابعه الأصيل ، والفعل لا يكنى لحو هذا الطابع . والممكن جامع بين النقيضين ، لأن الإمكان بمعناه الحى الحقيقى الإيجابى لا بد أن يشمل القطبين المتنافرين ، وإلا فلا معنى للإمكان إذاكان من ناحية واحدة ، بل سيكون حينئذ فعلا ، لا إمكاناً . فإذا كان كل وجود فى أصله أو ماهيته إمكاناً ، كما أوضحنا ، فلا بد أن يكون فى الوجود المتحقق طابع الماهية والأصل ، طابع الإمكان ، أعنى طابع التناقض .

ومن الضروري إذن أن نقول بوجوده حتى بعد الانتقال من الإمكان إلى الواقع ، أو من الوجود الماهـوى إلى الآنية . فـكل مـوجود يتردد إذن بين قطبين متنافرين يضمهما في داخل ذاته . وهذا الاستقطاب هو في سياقه وتطوره ما نسميه بالديالكتيك ؛ فالفارق بين الاثنين أن الأول منظور إليه من ناحية السكون ، والثانى على العكس منظور إليه من ناحية الحركة ؛ فالديالكتيك هو السياق الحركي للاستقطاب . وهيجل قد أصاب في اكتشاف الديالكتيك ، لكنه فهمه بمعنى يباعد بينه وبين ما نقصده هنا . فالديالكتيك عند هيجل منطق عقلي ، أولى١ من أن يكون سياقاً وجودياً ﴿ أَمَا الدَّيَالَكُتِيكُ الذي نعنيــه فهو السياق الوجــودي الصادر عن العاطفة والإرادة ؟ فهو منطق العاطفــة والإرادة ، بينا ذاك منطنِّق العقل . وهذا الطــابع العقلى الذي للديالكتيك عند هيجل هو الذي أفسد عصبه الحقيقي ، أعنى التعارض، مما اضطر هيجل إلى القول بفكرة «الرفع » Aufhebung ، أي إزالة التعارض بوساطة مركب الموضوع . ومع أن الحركة لا تزال فيه مستمرة بفضل نقيض الموضوع المضاد لهذا المركب ، فإن مجرد إدخال «الرفع» فيه تشويه ٌ للتعارض والتقابل . ولو كان هيجل جريئاً في منطقه لاحتفظ للديالكتيك بطابع التعارض باستمرار ؛ ولكنها النزعة العقلية ، التي من شأنها أن تنظر إلى الأشياء من ناحية السكون ، قد اضطرته إلى أن يوقف الحركة فى هذه المحطات التي سماها مركبات الموضوع . أما نحن فنريد أن نحتفظ بالطابع الحركي على الدوام ، لأن العاطفة والإرادة والفعل بوجه عام تمتاز بالحركة المستمرة والمدة الدائبة السيلان ، والتغير الشامل للأضداد. فلا مناص إذن من أن نجعل للديالكتيك هذا الطابع ، وسنسميه بالتوتر . فالتوتر معناه قيام الضدين أوالنقيضين مع بعضهما فى وحدة تشملهما لايتخللها أيُّ سكون أو توقف .

فالمقولات إذن لا بد أن تمتاز بالتقابل ، ثم بالتوتر . ولذا سنجد لوحتها مكونة من زوج زوج ، ولكل زوج وحدة متوترة فيها جَمْعٌ معاً للمتقابلين

مع الاحتفاظ بما لها من استقطاب فى أوج شدته . ولذا لن نسمى الوحدة باسم جديد ، بل باسم مركب من المتقابلين معاً حتى نحتفظ تماماً بهذا التوتر .

ولنبدأ بتقديم لوحة المقولات ، كى نعرض كل مقولة بعد بالتفصيل . ونحن قد انتهينا إلى وضعها من تأمل الأحوال السائدة المحددة لكل ما عداها بالنسبة إلى كل من العاطفة والإرادة . ولذا انقسمت أولا إلى قسمين : واحد خاص بالعاطفة ، والآخر بالإرادة . وكل منهما ينقسم بدوره ثلاثة أقسام ؛ وكل قسم من الثلاثة يتركب من متقابلين ووحدة متوترة ، فلدينا إذن ثلاث مرة أخرى . وعلى هذا نستطيع أن نعرض اللوحة كما يلى : أولا بالنسبة إلى العاطفة ، وثانياً بالنسبة إلى الارادة :

## إرادة خطر طفرة تعال أماده مواصلة نهابط خطر آمن طفرة متصلة تعال

أصل: تألم حب قلق مقابل: سرور كراهية طمأنيذ وحده متوثرة: تألم سائر حب كاره فلق مطمئن

عاطفة

وبحب أن نلاحظ أن كلمة «أصل» لا نقصد مها أن المقولة المقابلة مشتقة منه ومتفرعة عنه ؛ بل كلا الأصل والمقابل إيجابى ، وكلاهما محدِّد للآخر لا ينفصل عنه ، وهذا ما يتبين بوضوح فى الوحدة المتوترة . فنحن ننكر كل هذه التبريرات الزائفة التى يلهو بها مثلاً فريق التشاوم وفريق التفاول ، فلا نقول مع الأولين إن الألم وحده إيجابي ، أما السرور فسلبى كما لا نقول على العكس مع الآخرين ، بل نوكد إيجابية كليهما ونحتفظ بهذا التناقض أو التضاد فى كل قوته وحدته ، لأنه طابع الوجود كما بينا . ولعل فى هذا حلاً لما بين كلا الفريقين من إشكال دائم ، لا لأنه حل وسط ،

مهابط

بل بالعكس: فكل حل وسط هو قطعاً فاسد خير منه ألف مرة أى حل متطرف ؛ — بل لأنه حل جامع للقطبين ، بكل ما فيهما من نفور وتناقض، في وحدة خصبة.

وليس المجال هنا طبعاً مجال دراسة هذه المقولات ، خصوصاً الأولى منها ، من الناحية النفسانية . فهذا البحث لا صلة له بشيء من هذا . ولكن نظرنا يتجه إلى بيان مدلولها الوجودى ، أعنى معناها من حيث تكوين طبيعة وجود الذات المفردة .

أما التألم فشعور الذات بأن شيئاً يحُّدها في وجودها العيني . فهي تريد أن تحقق إمكانياتها في العالم الذي قذفت به ، لأن الاتجاه الأصلي فيها هو تحقيق الإمكانيات قدر الوسع والطاقة ؛ وتحقيق الإمكانيات يصطدم بالغير لأنه لا يجرى في داخل الذات وحدها ، بل لا بد أن يجرى في الغير ، وإن كان ذلك كوسيلة لإثراء الذات بأفعال جديدة ، أي بتحقيق بعض من إمكانياتها باستمرار . فإذا ما لاقت في هــذا التحقيق مقاومة ، تألمت . وهذا يوضح لنا الأحوال المعروفة عن الألم مما لاحــظه النفسانيون دون أن يستطيعوا تفسيره من الناحية الوجودية ، ولا إدراك معناه . وأولها أن التألم يزداد مقداره ونوعه تبعاً لازدياد الـرقى فى سلم الـكائنات ، حتى إن أدناهــا فى مراتب التطور أقلها تألماً ، وأعلاها أكبرها شعوراً بالألم . فهذا يفسره النفسانيون على أن ذلك راجع إلى رقى الشعور كلماعلا الكائن فى سلم التطور ؛ وهذا ليس من التفسير في شيء ، بل هو ترديد لنفس المعني بعبارة أخرى . ولكنه يفسر من الناحية الوجودية بسهولة ، وذلك على أساس أن الرقى في مرقاة التطور معناه تحقيق الكائن لإمكانيات أكبر ، نوعاً ومقدراً . والتحقيق يلقى مقاومة من جانب الغير . وإذاً . فكلما زادت الإمكانيات التي ستحقق ، زاد الألم الناتج تبعاً لزيادة المقاومة . وفى الحيوانات ذوات الحلية الواحدة لا نرى شعوراً بالألم أو لا نكاد ، إنما يبدأ ذلك في ذوات الأكثر

من خلية ، ويزداد بازدياد عدد الحلايا ، وهكذا حتى نصل إلى الإنسان ، والإنسان بدوره يتدرج من هذه الناحية في ُسكم يبدأ من الرجل البدائي مستمراً حتى رجل الحضارات العليا في أعلى مراحل تطورها . فهنا ظاهرة مشاهدة لم تجد تفسيرها المقنع حتى الآن ، من الناحية النفسانية : وهي ازدياد التألم بقدر ازدياد علو المرء فى درجة التطور الحضارى . فمن الملاحظ أن الشعوب البدائية قليلة الشعور جداً بالألم ، وهذا ما نسميه نحن سرورهم أو خلوهم من البلبال إذ نراهم محتفظين دائماً تقريباً بنوع من المرح الهادىء ؛ حتى إن موقفهم من الموت والأحداث الحطيرة التي تهددهم موقف مليء الابتسام و عدم الاكتراث . والحال على العكس من هذا بالنسبة إلى المتحضر . فهو سريع التأثر بالألم ، مع أنه أقل تعرضاً للأخطار الخارجية من البدائي الذى هو فريسة هينة لكل عوامل الطبيعة من ظواهر وحيوانات مفترسة بـ هنــا ظاهرة مشاهدة تحتاج إلى تفسير : أما النفسانيون فيعزونها كما قلنا إلى ضعف الشعور عند البدائى ، ولكن هذا تكرار للظاهرة وليس تفسيراً لها. والاجتماعيون يحيلون هنا إلى الشعور الجمعي الذي يفني فيه الشعبور الفردي الذاتي ؛ وهذا تفسير أعجب ، لأن الأخطار تهدد الفرد الواحد دون مشاركة للجاعة في كثير من الأحيان، فكيف نفسر نفس الموقف؟ إنما التفسير الواجب أن يقال هنا هو التفسير الوجودي، على أساس ما قلناه وهوأن تحقيق الإمكانيات ضئيل لدى المتحضر ؛ لذا كان الأول أقل تعرضاً للمقاومة ، وكان الثاني أكثر ؛ والمقاومة تنتج الألم ؛ فالألم يزداد إذن بازدياد التحضر .

وهذا التطور فى التألم ينطبق على التطور الحضارى نفسه فى داخل كل حضارة . فنحن نعلم أن عصر المدنية فيه يتألم الناس أكثر منهم فى عصر الحضارة ؛ والسعادة بالتالى فى هذا الدور الأخير عند الإنسان أكبر منها فى دور المدنية . فنى الحضارة اليونانية مثلاً نشاهد أن ازدياد التألم قد ظه. فى دورة المدنية بوجه خاص عند الرواقيين والأبيقوريين أنفسهم . وبدلا من هذه النظرة الباسمة المقبلة على الحياة التى اتسم بها المونانى فى العصر

الهوميرى ، نرى فى العصر الهلينى وجوها تشفيها السّسقم وبراها التألم. وفى الخضارة الأوربية نشاهد الظاهرة بعينها : فالعهد السابق على الثورة الفرنسية كان عهد إشراق وسعادة أكبر جداً من العهد التالى لها ؛ والسنوات السابقة على الحرب الماضية أكثر هناء ، عند الناس ، من السنوات التى تلها . وهكذا نستطيع أن نشاهد هذه الظاهرة جلياً فى داخل تطور كل حضارة ، حتى إننا نرى المتشائمين يز دادون بكثرة هائلة فى طور المدنية فى كل الحضارات كما هو واضح خصوصاً فى الحضارة الأوربية : فالقرن التاسع عشر لايتضمن تقريباً من الناحية الروحية غير سلسلة من المتشائمين ابتداء من ليوبردى وشوبهور وادورد فون هرتمن وئيتشه وبودلير ودوستويفسكى واشتر ندبرج حتى اليوم عند هيدجر . وتفسير هذه الظاهرة هو على نحو ما قلنا : فقد از دادت اليوم عند هيدجر . وتفسير هذه الظاهرة هو على نحو ما قلنا : فقد از دادت إمكانيات الإنسان القابلة للتحقيق بواسطة النهضة الصناعية الهائلة التى حدثت في ذلك القرن ، ففتحت المجال واسعاً أمام أكبر عدد من الإمكانيات ، وبالتالى لملاقاة أكبر مقدار من المقاومة ، وبالتالى أيضاً لمعاناة أكبر نصيب من التألم . ولذا كان روسو مصيباً فى قوله إن الحضارة تسلب الإنسان السعادة .

فالتألم إذن مصدره الحدُّ من تحقيق الإمكانيات؛ هو شعور من الذات الماهوية بأن ثمت مقاومة تعانيها من جانب الغير وهي تحقق ما بها من إمكانيات. فهذا هو المعنى الوجودي للتألم. ولما كان تحقيق الإمكانيات الطابع الأصلى لوجود الذات على هيئة الآنية ، فإن التألم إذن طابع أصيل للوجود الذاتي ، لا سبيل مطلقاً إلى القضاء عليه أو التخلص منه إلا بالقضاء على مصدره ، وهو تحقيق الإمكانيات ، وبالتالي القضاء على الوجود الذاتي .

وهو يتدرج تبعاً لمقدار المقاومة ونوعها : أما من حيث المقدار فإنه يتراوح بين الشدة والضعف ؛ ومن حيث النوع يتدرج من السمو إلى الوضاعة ، ويتعين النوع وفقاً لطبيعة الغير : فإذا كان من الذوات العاقلة صدور المقاومة

كان أسمى منه لو كانت من الأشياء ، لأن هذه أدوات فحسب ، أى لاصفة لها غير الإحالة ؛ بينا تلك ادواتٌ وغايات معاً : أدوات بالنسبة إلى غـيرها، وغايات بالنسبة إلى نفسها؛ ولذا فإن الألم الصادر عن الذات الحية للغير أرفع رتبة من ذاك الصادر عن شيء جهادي مغاير . وفكرة الزهد والتقشف تقوم على هذه الحقيقة ، ونقصد بالزهد الزهد في الماديات لا في الذوات الأخرى الشاعرة بذاتها. كما أن المعنى الوجودي لفكرة التضحية يستخلص أيضا من هذه الحقيقة: إذ التضحية لا تسمى بهذا الاسم وبالمعنى الشريف، إلا إذا كان التألم صادراً عن ذات تزداد روحيتها حتى تستحيل إلى روحية خالصة على هيئة مبدأ أو فكرة أو رسالة أو مذهب الخ . فالعلة في سمو معنى التضحية إذن هو شرف الموضوع الآتى منه المقاومة ، لا ما تقوله النظرة النفسانية المبتذلة ، من أن ذلك بسبب الفائدة التي تعود على الكل من تضحية الجزء في سبيل مصلحته ، أو تضحية الأدنى في سبيل الأعلى ، أو كما يقول ماكس شيلر (١) : « إن الجزء التارك أو المتروك يتألم ويموت بدلاً من الكل، من أجل أن ينقذ هذا الكل ويحفظ ، أو ينمو ويزدهر ، حسب الأحوال . فغي كل تألم يســتبدل الجزء نفســه بالـكل ويحول بهذا بين الـكل وبمين تأكم أكبر » . فهذا التعليل ليس مؤدياً إلى فهم معنى التضحية من جانب المضحى نفسه، وإنما هو فرض من الآخرين لتبرير أو لحث الذات الأخرى على التضحية ؛ ولذا فإنه تفسير من وجهة نظر الغير ، لامن وجهة نظر الذات ، ولذا كان فاسداً . أما تفسيرنا الوجودي فيتناول الأمر من ناحية المضحى نفسه ، أي من ناحية الذات ، ولا بد أن يكون التفسير كذلك لأن التضحية فعل" من الذات ، فيجب أن يفهم من جهتها هي .

والتضحية تكوّن الدرجة العليا للتألم ؛ ولذا فانها فى النقطة التى يجتمع فيها أعلى تألم مع أعلى سرور ، فالأطراف فى تماس ً كما يقال . إذ لا يشعر المرء

<sup>(</sup>١)ماكس شيلر: «معنى الألم »، ص ١٩، ترجمة فرنسية ، باريس سنة ٩٣٠،

فيها بألم خالص ، كما لا يشعر بسرور خالص على النحو الْمعانى ١ فى لحظات السرور الأخرى ، وإنما تجمع بين الناحيتين وتضمهما في نوع من الوحدة لو أنها مُعمِّقت لكانت وحدة التوتر. فالشهيد الذي يعلو جبينه هذا « الأسف الباسم » الذي تحدث عنه بودلير ، وقال إنه ينبثق من أعماق المياه ، ويقصد به – بطريقة رمزية – اضطراب السرور مع الألم وتوترهما بشدة ، هو الذي يحقق هذه الوحدة المتوترة بين الألم والسرور . والمثل التاريخي الواضح عليه سقراط : فحركة السرور التي أبداها وهو في أشد حالات المحنة ، أي حين كان على وشك تجرع السم ، لو فسرت وجودياً لما فسرت إلا على أنها صادرة عن وحدة التوتر الشاملة لأعمق سرور مع أشد تألم . ولذا لا يبلغ الشعور بالشخصية والذاتية والحرية فى لحظة من لحظات الوجود الذاتى قدر ما يبلغ هنا بالنسبة إلى مقولة الألم والسرور . فالوحدة المتوترة إذن حال ذاتية وجودية فيها يصل الشعور بالذاتية أوْجَهُ ، وبالتالى بالوجود ، لأنها تشعر بالطابع الأصيل للوجودية ألا وهو التناقض ؛ والشعور هنا عن تجربة حية لهذا التناقض في كل شدته وعنفه واستقطابه وتمزقه المتصل . وهي هنا جامعة بين حال التألم والسرور في توتر مستمر ، ليس فيه رَفْعٌ لأحدهما أو تخفيف له ، بل بالعكس كما قلنا هي الدرجة الشاملة لأعمق سرور وأشد تألم ؛ وهي معقد الصلة بين الاثنين . والواقع أن كُلاً من السرور والألم وجه" لشيء واحد هو الوحدة المتوترة التي تسمى في هذه الحال الألم السار أو السرور المتألم ؛ ولذا لا يمكن الفصل في الواقع بين هذين الوجهين : فهي كل فصل بينها تزييف للاثنين معاً .

وهذا يظهر بصورة أوضح حيم نحلل المعنى الوجودى للسرور . فالأصل كما قلنا الوجود الماهوى ، وينتقل إلى الآنية بمواسطة تحقيق الإمكانيات ، وتحقيق الإمكانيات هو الفعل ، والفعل إذن توكيد لإمكان ، وفى التوكيد شعور بالذاتية : إذ فيه نقل لها من القوة إلى الفعل ، وكل ما يشعر بالذاتية على نحو ليس فيه مقاومة هو السرور . لذا كان أرسطو نافذ النظرة حيما

جعل السرور في مجرد تحقيق الفعل ، واللذة تاجاً يعلو جبين الفعل ، فتفسير السرور من الناحية الوجودية هو أنه شعور بتحقيق الإمكان على صورة الواقع ، منظوراً إليه من ناحية ليس فيها مقاومة . والفارق بين هذا وتفسير أرسطو(١) أن هذا الأخير ينظر إلى السرور نظرة سكونية بوصفه كالا ، أى تحققاً بالفعل ؛ فهو خارج عن كل صيرورة ، وليس حركة مستمرة تنطوى على تغير دائم ، بل حال من السكون كتلك التى تكون فيها الصورة بعد أن تتحقق . أما التفسير الوجودى فيحتفظ له بكل حركته وتغيره ، لأنه ينظر إليه من ناحية التعارض بينه وبين التألم في حال الوحدة المتوترة ، وهي حال "حركية .

والسرور يزداد بقدر ازدياد تحقق الإمكانيات ، كالحال تماماً بالنسبة إلى التألم . ويتوقف فى نوعه على طبيعة الإمكانيات المتحققة : فالتحقق الذى يزيد فى إثراء الوجود هو الأسمى ؛ والإثراء لا يتم بمجرد إضافة من الغير ، بل يقوم فى الدرجة الأولى على إخصاب الذات وتنمية قواها الباطنة وكسبها نفسها لنفسها ؛ ومن هنا فإن التحقيق المؤدى إلى إفناء الذات فى الغير ، ماديا كان أو روحياً ، أى سواء أكان أشياء أم ذوات أخرى ، تحقيق باطل بالنسبة إليها ، لأن فيه صرفاً للذات عن ذاتيها إلى غيرية الغير . والدرجة العليا للسرور إذن هى تلك التى تملك فيها الذات نفسها بكل ما فى وسعها تحقيقه من إمكانيات ، دون أن تكون قائمة على الغير مستمدة لشىء منه . فهنا نوع من العزلة ، لكنها ليست عزلة النسك والترهب ، لأن هذه خالية من تحقيق الإمكانيات ، وهى بالأحرى حالة خلو وفراغ ؛ بينها العزلة التى تكون فيها الذات المالكة لنفسها ، عزلة مليئة حبلى بالأفعال ثرة بالواقع ؛ وليس فيها أثرة بالمعنى المفهوم ، لأن هذه سلبية فيها المحسار للنفس أو الذات وتضييق لها فى إمكانيات محدودة ، بينها العزلة تميل إلى الفيض أو الذات وتضييق لها فى إمكانيات محدودة ، بينها العزلة تميل إلى الفيض

<sup>(</sup>١) راجع كتابنا: « أرسطو » ص ٢٥٦ ، القاهرة سنة ١٩٤٣ .

والبذل كى تحقق أكبر قدر من الأفعال ممكن ، ولذا فإن فيها بالأحرى نوعاً من الإيثار يزداد حظه بالنسبة إلى موضوعاته ، حتى يبلغ أوجه فى الإيثار المحقق لأقصى الإمكانيات الذاتية المغنى فى الآن نفسه لأكبر قدر من الذوات الغيرية : ولذا نجد فيه هذا الطابع المتناقض الذى يكوّن بتناقضه كلَّ قوته .

وواضح أن الإيثار يلاقى التضحية فى نقطة واحدة هى الذروة التى تقوم فيها الوحدة المتوترة ، وحدة الألم السار : فنى كايهما طابع التوتر الصادر عن تعارض وتقابل فى الاتجاه واستقطاب لا يمكن محوه أو إضعافه، بين التألم والسرور .

وبالإيثار قد انتقلنا إلى الثالوث الثانى فى مقولات العاطفة ، وهو المكون من الحب والكواهية متحديَّن في وحدة متوترة هي الحب الكاره : لأن الإيثار يتضمن معني الحب بالنسبة إلى الغير ، وذلك حين ينتقل الشعور من الذات المفردة إلى ذوات أو أشياء مغايرة . ولكن لا تحِسبنَّ مع هذا أننا قد انتقلنا بهذا من الذات الوجودية إلى غير الوجودي ؛ بل بالعكس تماماً ، فـلا زلنا هنا فى نطاق الوجود الذاتى ، ولـكنه اتسع حتى شمل وجود الغير. وما ينسبونه إلى الحب من أنه فناء للذات في الغير ليس بصحيح إطلاقاً ، إذا فهم على أنه فقدان لوجود الذات ، بل المحب يحيل المحبوب إلى طبيعته ويفنيه فيها ، ولذا يتصوره دائماً على نحو ذاته : فالصورة التي لديه عن هذا الغير صادرة عن ذاته وتكاد أن لا تتشابه في شيء مع صورة الغير الموضوعية ؛ فعشيقنا دائماً من نسج خيالنا ، أو بعبارة وجودية ، عشيقنا داخل وجودنا وعنصر مكون له فى ذاته . والحب بالمعنى الوجودى إذن هو امتصاص الذات للغير وإفناوُها له في داخلها ؛ والدافع إليه تملك الغير كأداة لتحقيق الممكن ؛ ومن هنا ارتبطت به فكرة التملك الخالص وهو ما يسمونه الإخلاص في الحب أو الأمانة في الزواج الخ ، لأن في هذا تحقيقاً للوجود الذاتي على نحو أكمل . ولذا يظل طابع الملكية قائماً بالحب حتى فى أعلى درجاته ؛ إذ الحب الصوف الإلهي نفسه يصبو إلى أن يضم الذات الإلهية في ذاته الحاصة ، وهو ما عبر عنه القديس برنار د فقال : «إنْ من مُحِمْبِبُ الله بروح متوقدة يتحول واليه » ، أي تستحيل ذاته إلى ذات إلىهية ؛ إنما الفارق بين الملكية والحب أن الموضوع فيهما مختلف : فوجود الغير ـ كما قلنا في الفصل الأول وكررنا مراراً ـ ينقسم إلى وجود لذوات شاعرة ووجود لأشياء جادية؛ وإلى الوجود الأول يتجه الحب ، بينا تتجه الملكية إلى الوجود الثاني ؛ والغاية واحدة في كلا الأمرين بالنسبة إلى الذات ، فإنها لا تريد هنا وهناك إلا تحقيق إمكانياتها . ولما كانت الذوات في مرتبة أسمى من الأشياء من أجل تحقيق هذه الغاية ، فإن الحب أسمى من الملكية . وهذا كله يفسر لنا طبيعة الشعور في عاطفة الحب : فإنه في الدرجة الأولى منه شعور باتساع الذات ونموها ، وفي أعلاه بتعمقها وانتشارها مع وحدتها ـ حتى تشمل كل الغيرية ، إلى درجة أن يكون مممليًّكمَّ للغيرية كلها ، كما هي الحال في الحب الصوفى الإلـهي؛ وليس لهذا غير معنى واحد، هو أن الذات قد اتسعت , جودها حتى انتظمت كل شيء فلم يعد ثمت غيرها . ولهذا فإن الحب الذي يبدو في أول الأمر إيثاراً ، ينتهي بأن يكون في أسمى درجاته أثرة – بهذا المعنى – إلى الحد الأعلى . وهذا يكشف عما فيه من طابع ديالكتيكي كغيره من الظواهر الوجودية للحياة العاطفية . وهذا الحب الشامل ليس حباً ، تزول فيه المفارقات والتعارض ، بل بالعكس : يشـــمل كل تعارض ولا يقوم على غير هذا التقابل الحاد المتوتر . فالحب ليس سكونياً ، بل هو حركة صادرة عن قلق مستمر ، هو كها يعرفه أفلاطون « ابن للفقر والثراء» معاً ، فهو بالتالى طموح مستمر من جانب الفقر لتحقيق الثراء ، والطموح حركة لا تقف ؛ وإلا فإنها إذا وقفت ، كان في ذلك تحصيل للكائن المعشوق ، وبالتالى وقوف عند حد تحقيق إمكانية معينة ، مع أن الوجود الماهوى إمكانيات لا متناهية ، فلا تقف الحركة إلا إذا وقف تحقيق الإمكانيات ، وهذا لا يكون إلا في الموت ، لأن الوقف هنا قطع وليس كهالا ؛ ولذا فإن الحب لا بد أن يكون حركة مستمرة .

ولما كان الحب كما فسرناه وجودياً إفناء المعشوق في الذات ، فإنه يتصف أولابأنه لايشترط فيه التبادل . فمن ُيحْبِبِ حقاً ، لاَ يُعنِـه أن يكون موضوع حبه يبادله حباً بحب ، إن كان يريد الحب بمعناه الحق ، على هيئة تغير وحركة باستمرار . وهذا ما عبر عنه جيته في الكلمة التي قالتها فيلين فمعنى هذا القول أنه ليس يعني المحب أن يكون حبيبه يبادله حبه ؛ بل الأحرى به أن لا يبادله إذا أراد حباً عميقاً ، لأن تبادل الحب يقضى على الحب نفسه كحركة متوثبة تسعى لإثراء الذات باستمرار ؛ وهذا هو السر في تبدد الحب بمجرد حظوة المحب برضا الحبيب: إذ بالرضا تقف الحركة ، وهي مصدر الإثراء ، أى يقف الحب عن تحقيق الغاية منه . ولذا نرى كبار المحبين هم هوًلاء الذين لم يصلوا إلى تحصيل موضوع الحب ، سواء على هيئة زواج و على أية صورة أخرى ؛ والروائيون يعنون دائماً بهذه الناحية ، وإلا وقفت حوادث القصة بالضرورة ، كما نرى في القصص التي تنتهي إلى زواج أو ما يشبهه . وهذا يفسر لنا ما يسمونه إخفاق الزواج القائم على الحب ، إذ يشعر كلاهما بخيبة أمل لا يبلغ مداها التعبير ، وما ذلك فى نظرنا إلالو**ةوث** حركة الحب بمجرد تحصيل موضوعه فى الزواج .

ويتصف ثانياً بأنه على ارتباط وثيق بالحلق والإنتاج ، لأنه كما قلنا محاولة لزيادة التحقق بالغير وإثراء الذات بانتقال إمكانيات جديدة إلى حال الفعل وهذه النظرة إلى الحب بحسبانه خالقاً لتحققات الذات هي التعبير أو التفسير الوجودي لارتباط الحب بغريزة النسل ، وهي نظرة أدركها الإيروس الأفلاطوني ، فإن الإيروس (أو الحب) عند أفلاطون قد نظر إليه على أنه قوة منتجة مولدة ؛ وبلغت في المسيحية درجة عليا للتعبير عنها في فكرة الحب الحالق للكون . الحق أن نظرة أفلاطون هذه قد شوهتها من هذه المناحية فكرته عن الحلق في هذه الحالة : فالحلق هنا إيجاد تكراري للصورة النوعية ، وليس تحقيقاً لصورة أكمل ، فهو بالأحرى حفظ (كحفظ النوع)

أولى من أن يكون إبداعاً لشيء جديد ، كما لاحظ ماكس شيلر محق ، الذي عزا تشويه نظرة أفلاطون هنا إلى بقية مذهبه ، خصوصاً في أن الغاية من كل فلسفة ، ومن الحب كذلك في أعلى صوره إذ هو وسيط بين الجهل وبين الفلسفة ، هي تأمل الصور ، « وتأمل الصور من جانب الفيلسوف هو أبعد شيء عن الحلق والإيجاد ، إذ ليس هذا التأمل للصور إلا مشاركة في الماهية ، واتحاداً بها . وهذه الوظيفة ، وظيفة الحفظ ، هي تلك التي يقوم بها الحب في أعمق أعماق روحنا ، في نظر أفلاطون (١) » ؛ يضاف إلى هذا فكرة « التذكر » ، إذا هي لا تجعل المحبوب شيئاً جديداً سُيتَملك ، وبالتالي سينضافِ إلى ما تحقق ، بل تنظر إلى موضوع الحب على أنه شيء قد كان و ُفقــد في عالم علوي ؛ وعليها ، أي النفس ، أن تشتاق إلى هذا الشيء الماضي البعيد، والحب تبعاً لهذا حنينٌ إلى ما كان، وليس تحصيلاً لجديد يتحقق به إمكان لم يتحقق بعد . ولهذا كله كانت نظرة أفلاطون هذه غير صريحة في تحديد معنى الحلق ، إن لم تكن بعيدة عن معناه الحقيقي . أما المسيحية فقد وضعت هـذه النظرة أساساً في نظرتها إلى الوجود وفعل الحلق الكوني : فالله عندها قد خلق الكون بواسطة الحب الذي يحملهبوصفه أباً نحو الابن وهو المسيح ، مما يتكون عنه الروح القدس التي بها يتم تنفيذ فعل الحلق ؛ والحب إذن موجود قبل فعل الخلق ، حتى إن الله في النهاية هو الحب .

ولكن الحب فى الدرجة العليا منه يصير كما قلنا أثرة ، لأنه شعور بالذات وكأنها وحدها الموجودة حقاً ، مما يولد إحساساً بالكراهية لكل ما عدا الذات . ولذا فقد أصاب من حللوا الكراهية بربطها بالحب وكأنها صادرة منه : فنيتشه يتحدث عن الحب الأعمق ، الذى لا يعرف لنفسه اسماً ويتساءل : «أو ليس أسمى كراهية ؟ » . وعلماء التحليل النفسى ينظرون إلى

<sup>(</sup>١) ماكس شيلر : « الحب والمعرفة » ضمن كتابه السالف الذكر ، ص

الكراهية على أنها غالباً حبٌّ مكبوت مقاوب . وتفسير هذا وجودياً أن الحب كما قلنا إفناء للغير في الذات ؛ فكل ما يعوقه عن هذه العملية يستحيل إلى موضوع لشعور مضاد، هو ما نسميه الكراهية : فالكراهية إذن بالمعنى الوجودي شعور من الذات ضد إباء الغير الدخول في حوزتها. وواضح أن هذا التعريف صادرٌ مباشرة عن فكرة الحب. لأن الدخول في الحوزة كما قلنا هو هدف الحب . وبهذا المعنى يقول ماكس شيلر : «الكراهية هي إذن دائماً وباستمرار ُنْفْرَة ٌ لقلبنا وشعورنا ضد إيذاء لمساق الحب». (١) غير أن شيلر ينظر إليه من الناحية النفسية ، ولذا يحاول أن يعدِّها شيئاً سلبياً ، والحب هو الإيجابي فيقول: «إن قلبنا قد ُ فط\_ر منذ أصله على الحب، لا على الكراهية؛ وما الكراهية إلا رد فعل ضد حب زائف أيا كان » ( الموضع نفسه ) . وهذا صحيح من الناحية الوجودية إذا فهمنا أن النزعة الأصلية للوجود هي الحب، إذ فيه تحقيق إمكانيات وإثراء للذات، وهذا نزوع أصيل في الوجود؛ أما أن نفهم ذلك على أن الكراهية سلب بمعنى لا وجود ، أي ليست صفة للوجود يتعين بها ، فإن ذلك القول لن يكون صحيحاً، إذ الذات في محاولتها إغناء نفسها لابد أن تصطدم بما لايريد الدخول في حوزتها من الأشياء أو الذوات الغيرية، مما يولد عندها الشعور بالكراهية نحو هذا الغير النافر المتأبي، فالكراهية إذن طابع ضرورى للوجود . وتبلغ أوجها حين يلتى الحب أشد إباء ، وذلك يكون حينًا يبلغ الحب هو الآخر أوجه ، ولذا فإن النقطة العليا لأعلى حب هي بعينها النقطة التي فيها أشد كراهية ؛ فهنا ، كما في ثالوث المقولات السابق ، القمة مشتركة بين النقيضين أو الضدين .

وفى هذه القمة المشتركة بين الحب والكراهية تقوم الوحدة المتوترة ، لأن ها هنا حباً عـالياً وكراهية شديدة قد اجتمعا معا فى وحدة تضمهما معـاً ، فيها توتر شديد بين هذين القطبين وعراك باطن مستمر . والشعور

<sup>(</sup>١) ماكس شيلر : « مؤلفاته المتروكة بعد وفاته » ، ص ٣٥٠ ، ج ١ برلين سنة ١٩٣٣ .

بالوجود فيها بالغ حدَّده الأعلى ، لأنه توكيد للذات إيجابياً — بواسطة الحب — وسلبياً ، بواسطة الكراهية . وهذه القمة العليا تتحقق فى « الغيرة » لأنها جامعة لأعمق محبة بالنسبة إلى المحبوب ، وأشد كراهية لما عداه أو لكل ما يبعده عنه ؛ فهى بالمعنى الوجودى إذن توكيد مطلق للذات واستبعاد لما يغايرها ، وهى لهذا حبُّ كاره . .

ولو نظرنا الآن في هذا الثالوث الثاني وقارناه بالثالوث الأول ، لوجدنا أن هذا كان يقول بمجرد التحقق للإمكانيات على صورة الآنية ؛ أما الثالوث الثاني فيزيد عليه رغبة الذات في العلاء بنفسها باستمرار ، وتحصيل تحقيقات فى الوجود أتم ، وهو لهذا قوة دافعة بالذات إلى إغناء نفسها حتى تبلغ أقصى درجة ممكنة لتمام التحقق الفعلى ، ونزوع مستمر نحو بلوغ هذه الغاية ، ومن هنا امتاز بالحركة الدائبة وبالحلق والإيجاد . وليس للغريزة الجنسية معنى غير هذا من الناحية الوجودية : فهي نزوع إلى تحقيق أكبر درجة من الفعل حتى تبلغ الذاتُ كمال التحقيق لما بها من إمكانيات ؛ ونظراً إلى أن هذه الإمكانيات لا متناهية ، فإن الغاية دائماً بعيدة ، متباعدة كلم سارت الذات في سبيل التحقق العيني ، وتلك قوة الحب الحالقة التي تحدث عنها أفلاطون والمسيحية . والحب بهذا أيضاً يمثل النزوع إلى التعالى والإثراء الذاتى من الناحية العاطفية ، لا من الناحية الإرادية ، لأنه مجرد نزوع وليس تصميما لفعل ؛ ولذا يصح أن يبتى معطلا إذا لم تأت مقولة التعالى الإرادى فتقوم بتنفيذ ما يدعو إليه ؛ فهو إذن نداء يهتف باستمرار : « علواً بالقلوب ! » ، دون أن يحقق شيئاً بالفعل . ولكنه من أجل هذا أعلى من مقولة الألم والسرور ووحدتهما ، لأنه يدعو إلى الزيادة فى التحقق ويدفع نحو تحصيل لفعل جديد ، بينا مقولات الثالوث الأول تعبر عن أشياء كائنة بالفعل . وبعبارة أخرى نريد أن نقول إن الثالوث الأول يشير إلى تحقق مضي وكان ، بينما الثاني ينبيء عن تحقق لم يأت بعد وسيكون ؛ أي أن الأول مطبوع بطابع الماضي ، والثانى بطابع المستقبل . ومن هنا نرى أن الزمانية طابع

ضرورى لهذين الثالوثين الكاشفين للذات عن طبيعة وجودها . ونقول ضرورى لأن الشعور بكل ثالوث منهما لا يتم إلا وفقاً لهذا الطابع : فالحب رأيناه يشير دائماً إلى آت لم يتحقق بعد ، وإلا انتهى ووقف ولم يكن ثمت حب كما رأينا بالتفصيل ؛ والألم أو السرور يدلان دائماً على تحقق قد كان ونتج عنه هذا الشعور اللاحق ، وإلا لم يتم هذا الشعور بأية حال . فكل من هذين الثالوثين إذن يكشف عن طابع الزمانية بوصفه عنصراً داخلاً في تركيب الوجود .

وإذا كان الثالوث الأول قد كشف عن الماضى ، والثانى عن المستقبل ، فسنجد الثالث يكشف عن الحاضر .

والقلق من أهم الأحوال العاطفية التي عنى بدراسها كيركجورد ، وفي إثره هيدجر . فعند كيركجورد أن «القلق نفور عاطف وعطف نافر »(١)، و «هو رغبة فيا يخشاه المرء ونفور عاطف ؛ والقلق قوة خارجية تأخذ بزمام الفرد ، ولا يستطيع منها فكاكا ؛ بل لا يرغب في هذا، لأنه خائف ، وما يخشاه المرء يغريه . والقلق يجعل الفرد بلا حول ولا قوة ، والحطيئة الأولى تحدث دائماً في لحظة ضعف (٢) . » ويجب أن يميز بينه وبين الحوف بكل أنواعه ، لأن الحوف وما أشبهه له موضوع محدد ، بينا « القلق هو واقع الحرية كإمكانية مقدمة للإمكانية . ولذا لا نجد القلق عند الحيوان ؛ إذ هوليس بطبعه معيناً على صورة الروح » (٣) . وهو تمييز أوضحه هيدجر فقال : « إن القلق يختلف في جوهره عن الحوف . فإنا إذا شعرنا بالحوف فذلك من موجود « معين» أياً كان يهددنا على هذه الصورة « المعينة » أو فذلك من موجود « معين» أياً كان يهددنا على هذه الصورة « المعينة » أو

<sup>(</sup>۱) كير كجورد : « « فكرة القلق » ، ص ۸٤ ، ترجمة فرنسية ، باريس سنة ه ۱۹۳۰ .

<sup>(</sup>۲) كيركجورد: « يوميات » ، ص ١٠٥ ، مذكرة رقم ٤٠٠ ، ترجمة إنجليزية ، لندن سنة ١٩٣٨ .

<sup>(</sup>٣) كير كجورد : « فكرة القلق » ، ص ٨٤ ، الطبعة نفسها .

تلك . «فالخوف «من » شيء خوف «من أجل» شيء معين كذلك . فلما كانت خاصية الخوف أن يكون المخوف «منه» والمخوف «من أجله» محددين ، فإن الإنسان الحائف والحواف يكون «مقيداً» بما يشعر به (مخيفاً له). وفى محاولته إنقاذ نفسه منه ـ أى من هذا الموضوع (المخوف) المعين، يعوزه الأمن بإزاء هذا «الآخر» ، أي يفقد شعوره بوجه عام ، أما القلق فلا يسمح بحدوث هذا ، بل على الـعكس ، يحدث أمناً بَيِّيناً . أجل ، إن القلق هو « دائمًا قلق » ، ولكنه ليس قلقاً من هذا الشيء أو ذاك . إنما القلق «من» هو دائماً قلق « من أجل » أو « على »، ولكن ليس على هذا أو ذاك . ومع ذلك . فإن «عدم تحدد » ما منه وعليه يقلق ليس افتقاراً خالصــاً مطلقاً للتعين ؛ وإنما هو الاســـتحالة الجوهرية لتقبل أى تعين كان » . (١) وخلاصة هذا التحليل أن الحوف مرتبط بشيء معين نخاف « منه » ، وشيء معين نخاف « عليه » ؛ أما القلق فليس مرتبطاً بشيء معين ، وإن كنا نميز فيه بين «منه» و «عليه » ؛ إذ هو لا تُعينُ صرف ؛ ولذا فإن موضوعه هو العدم وما ليس بموجود في أي مكان ؛ إذ ما يقلقنا في القلق ليس أشياء حاضرة "في الوجود العيني ، بل إمكانية التحقق نفسها في هذا الوجود، وهي إمكانية خالية من كل تعين غير مجرد كونها إمكانية، ولهذا فإنها إمكانية أو حرية كإمكانية 'مقَّادمُنَّة للإمكانية ، على حد تعبير كيركجورد . وما « عليه » القلق ، يتميز مما « منه » القلق بوضوح فى الوجود، من حيث أن الأول هو الوجود الحقيقي بالمعنى الأسمى الصادر عن الوجود المُأهوي ، بينا الثاني وجود غير حقيق صار إليه الوجود الماهوي في حالة آنيته ووجــوده في العالم بين أشيــاء وذوات أخرى ؛ في الأولى إظهار للامكانيات الذاتية ، وفي الثانية إنهاء لـكل إمكانية ذاتية ، بواسطة هـذا

<sup>(</sup>١) هيدجر: « ما هي الميتافيزيقا؟ » . ترجمة فرنسية ( لأنا لم نستطع أن نحصل على الأصل ) ، ص ٣٠ – ص ٣٠ . باريس ، سنة ١٩٣٨ . وراجع رسالتنا: « مشكلة الموت » ، ص ٤٤ – ص ١٠٠ ( من المخطوطة ) .

التعین . ولما كان القلق غیر مرتبط بأی موجود عینی ، فأی شیء هو موضوعه إذن ؟ موضوعه العدم .

ذلك أن الوجود الماهوى حين يصير متحققاً في العالم ، تفقد الآنية بهذا السقوط في العالم بعضاً من إمكانياتها ، إذ لا تتحقق كل هذه الإمكانيات حتى بالنسبة إلى شيء واحد ، وبالتالى ستظل أشياء منبوذة لم تتحقق . فالآنية إذن بوصفها في العالم يعوزها شيء ، وهذا العَوّز أو النقص هو العدم الذي يشعر به الإنسان في حالة القلق . ولذا يقول هيدجر : « إن القلق يكشف عن العدم » ( « ماهي الميتافيزيقا ؟ » ، ص ٣١ ، الطبعة المذكورة ) . إذ نحس فى هذه الحال بأننا معلقون ، يحملنا القلق، إذ يشعرنا بفرار الموجود بأسره وانزلاقه ، ونحن من بينه ؛ ولا وجود فى هذا الانزلاق الشامل إلا للذات المحققة لحضورها في القلق ، وإن كان حضوراً معلقاً في الهواء ؛ وإذا بنا فريسة للعدم ، 'فَيْر تَجُ علينا القول ، لأن كل قول يؤذن بوجود ، والموجود قد انزلق وزال في هذ البُحْران . ولـكن ليسُ معنى هذا أننا نقوم بعملية سلب ونني للموجود كي نبلغ العدم، بل الشعور بالعدم في حالة القلق يأتى قبل كل نفي وسلب ، دفعة ً واحدة لا تمييز فيها لخطوات أية عملية عقلية من هذا القبيل أو من غيره . ولهذا أيضاً فإن العدم ليس فكرة نكوُّنها ، وليس موضوعاً موجوداً قائماً إلى جانب الموجود بوجه عام ؛ ولذا فإنه ليس شيئاً يجذبنا إليه ، بل هو بالعكس يدفعنا وينبذنا ، وبنبذه لنا يدفع كل الموجود إلى الانزلاق والفناء .

ولكن القلق لا ينتهى بنا إلى هذه النتيجة السلبية فحسب ؛ بل يكشف لنا عن الجانب الإيجابى للوجود فى نقس الآن . ذلك أن العدم ناشى ء عن تحقق إمكانيات دون أخرى ، وهو الوجود العينى ، وبغير العدم إذن لن ينكشف لنا هذا الوجود العينى . ذلك أن الشرط فى إيجاد هذا التحقق ، هو نبذ إمكانيات وأخذ أخرى تتعين فى الوجود الحاضر فى العالم ، وهذا النبذ

هو الفعل الناشى ء عنه العدم . فلما كان النبذ ضرورياً للأخذ ، وإلا لم يحدث تعين ، كان العدم شرطاً للتحقق ، أى للوجود العيبى . ومن هنا فإن العدم شرط للوجود فى العالم ؛ وإذا كان القلق يكشف لنا فى نفس الآن عن هذا الوجود ـ فى ـ العالم .

فالقلق إذن هو الذى يسمح لنا ، فى رأى هيدجر وكيركجورد ، بفهم إمكان الانتقال من الإمكان إلى الواقع ، وذلك بفضل فكرة العدم : إذ العدم شرط للوجود العينى ، نظراً إلى أن هذا الانتقال لا يتم إلا بتحديد الإمكان وتعينه ، وتحديده معناه حثّده ، وحده معناه نفيه ، ونفيه لا يتم إلا بفكرة العدم ، بوصف أنه الغير مطلق : فالعدم إذن هو الذى يسمح بالانتقال من الإمكان إلى الواقع .

وهذا العدم هو الأصل فى كل ننى وسلب نقوم به فى داخل الوجود . ولذا أصاب هيجل كل الصواب حين جعل لكل قضية موجبة أخرى سالبة ، ولكل موضوع نقيضه ، وجعل منطق الوجود يقوم على هذا السلب المستمر . وإنما أخطأ كما رأينا فى قوله بإمكان رفع السلب فى مركب الموضوع ، وإن كان السلب سيستمر مع ذلك . فالعدم هو العنصر المكون للطابع الديالكتيكى لهذا الوجود العينى أو يعبر عنه . وإذا كنا أحياناً نغفل هذا الطابع أو نتناسى العدم ، فإن القلق لا يلبث أن ينبهنا إلى حقيقته الوجودية : ابتداء من القلق الدقيق الذى ينير الذهن ويمس الكيان الباطن برفق ، حتى القلق المربع الصادر عن فكرة الموت ، مما يهزنا أعنف هزة ويملو كياننا كله رعدة هائلة وقسعريرة ممزقة ، مارين بكل أنواع القلق الناشئة عن التفكير فى مصائرنا ومستقبلنا وقضاء حوائجنا الخ . وهذا القلق لا بد أن يشيع فى كل إنسان ، ومستقبلنا وقضاء حوائجنا الخ . وهذا القلق لا بد أن يشيع فى كل إنسان ، لأنه طابع أصلى فى الوجود ، حتى فى أشد الناس طمأنينة ، بل وفى السعادة نفسها ، وإن اختلفت درجته واختلف مقدار الشعور به فيا بين الناس .

ولأن القلق يشعرنا بالعدم ، فإنه يرتبط بالحاضر ، ويقوم في الآن . أجل ،

إننا نقلق عادة على شيء نخشي أن يحدث بعد ، أو من شيء نخاف أن يتم ، أو لا ندرى هل سيتم على وجه حسن كها نهوى أو لن يتم ، وفي هذا كله نجد طابع المستقبل . كما نجد نادراً طابع الماضي ، وذلك حين نقلق على شيء مؤسف قبد كان ؛ ولكن الواقع ، كما لاحظ كيركجورد ( «فكرة القلق » ، ص ١٤٤ ، الطبعة المذكورة ) ، أننا لا نقلقمن مكروه ماض ، إلا خوفاً من تكراره في المستقبل ، وعلى هذا فالقلق يرتد في النهاية إلى المستقبل . ولكن هذا هو ما يبدو ظاهراً ولأول وهلة ؛ أما إذا تعمقنا معنى القلق ، فإننا نجد أنه ، وإن أشار إلى المستقبل ، فإنه يقوم فى الآن الحاضر ، على أساس هذا العدم الذي يثير القلقُ شعورَنا به : فإن الشعور في هذه الحالة لا يتعلق بلحظة ذات كيان ، إنما ببرهة لا 'سمك لها إطلاقاً ، وهي مانسميه الآن . ولذا نجد أن القلق يبدأ غزوه لنا بجعلنا نشعر بالزمان يتباطأ قليلا ، حتى لا نكاد نشعر به يمر ، وإذا زاد القلق وبلغ أوجه شعرنا بأن الزمان قد وقف نهاثياً ، وهذا الشعور بوقوف الزمان هو الشعور بالآن ، لأن الآن كما رأينا عند عرضنا لفكرة الآن عند أفلاطون ثم أرسطو لا تجرى فيه حركة، وبالتالى لا يكون فيه جريان الزمان . فالشعور بالآن لا يتم حقاً إلا فى حالة القلق الهائل . وهذا يفسر لنا لماذا نشعر بطول الزمان جداً في حال القلق والخوف ، بينا نشعر بقصره كل القصر فى حال الأمن والسرور .

ولما كان الآن مرتبطاً بالقلق ، فقد ربط كير كجورد بين السرمدية والقلق ، فقال إن القلق صلة ما بين الزمان والسرمدية ، كالآن سواء بسواء . ونظن نحن أن التفسير الأوضح للصلة بين السرمدية والقلق إنما يأتى من طريق فكرة العدم ، إذ العدم يشعر بالتوقف كما رأينا ويدل على أن لا حركة ، إذ يدل على اللا وجود ، وكل وجود لا بد متحرك ؛ والسرمدية ينظر إليها على أنها مخلو من الحركة ، وبالتالى من الوجود بالمعنى المفهوم عادة من الوجود ، أعنى الوجود المتحرك ؛ ومن هنا كان فى الشعور بالعدم شعور بالأبد وبالسرمدية ، وفى هذا شعور بالعدم فى نفس الآن .

وخلاصة ما قلناه عن القلق حتى الآن ، هو أنه الكاشف لنا عن العدم فى الوجود العيني ، وفى وسعنا أن نطمئن إلى هذه النتيجة التي انتهي إليها كلُّ من كيركجورد وهيدجر ، وإن كان الأول قد نظر إليه من الناحية النفسية و ربطه بالخطيئة الدينية ، بينما نظر إليه هيدجر من الناحية الوجودية ، ولذا استطاع أن يبين هذه النتيجة بتفصيل ووضوح بعكس كيركجورد الذى أشار إليها إشارة غامضة ؛ كما استطاع أيضاً أن يبين مدلوله الوجودى ، فقال إن ما « منه » القلق يقلق هو الوجود في العالم بما هو كذلك ، أي لا من من حيث هو موجود معين ، ولكن من حيث الوجود عامة في العالم . وما «عليه» يقلق القلق هو إمكانية الوجود قى العالم إمكانية على الوجــه الصحيح ، أى الحريه لاختيار الوجود الحق . ( «الوجود والزمان » ، ص ١٨٦ – ص ١٨٨) . ذلك أن مجـرد تحقيق إمكانيات لا يكون إلا بنبذ إمكانيات ، كما رأينا ؛ وهذا النبذ كما رأينا أيضاً هو الذي يصدر عنه العدم الداخل عنصراً في الوجود العيني ؛ فالذات تقلق « من » هذا التحقيق ، أو الوجود في العالم ، بسبب ما نبذ من إمكانيات ، أي بسبب العدم ؛ فالعدم يمكن أن يقال عنه إذن إنه ما «منه» تقلق الذات في حال القلق . والإمكانيات التي لم تتحقق بعدُ تقلق الذات «على » عدم تحققها بعد. فامكانية الوجود في العالم بكل ما لها من ثروة ولا نهائية هي إذن ما « عليه » تقلق الذات في حال القلق . ولذا يبلغ هذا « القلق على . . . » أَوْجَه في حال انقطاع إمكان الوجـود في العالم ، أعنى في حال الموت . فالقلق الصادر عن الموت هو قطعاً أشد قلق يعانيه الإنسان في حياته ؛ لأنه إنهاء لإمكان الوجود في العالم ، وليس مجرد نبذ إمكانيات وأخذ أخرى ، حتى إنه في وسعنا أن نرد ألوان القلق المختلفة إلى هذا النوع الأقوى والأشد .

وفى قلق الموت ، مع ذلك ، شعور بالطمأنينة ، لأن الموت سكون ، من حيث كونه انقطاعاً ؛ ولهذا يمتاز بهذين القطبين المتنافرين : القلق والطمأنينة ، وفى التورر بينهما يقوم عنف الإحساس بالموت . وهذه

الطمأنينة التي نشعر بها في الموت لا نحصلها إلا على نحوين : نحو دنيوي ، وآخر ديني . أما الدنيوي فهو الذي أشار إليه أبيقور في قوله إنه لا داعي للخوف من الموت إطلاقاً : إذ طالما كنا نحيا ، فالموت ليس شيئاً ، وإذا متنا فلن نكون بعُد شيئاً ، ولذا فهو لايعنينا في شيء . أما الديبي فهو القائم. على فكرة الآخرة ، وأن الموت بابُّ يفتح على الأبدية والنعيم المقيم ، وهذا ما يقول به أيضاً كيركجورد ومن أثرت فيه النزعة الدينية من الفلاسفة . ولكننا لا نستطيع ، من الناحية الوجودية ، أن نأخذ بهذا القول أو ذاك بلى نريد أن نحتفظ للموت بكل توتره وعنف القشعريرة التي يثيرها ، دون أن نحاول الخلاص ، أو بالأحرى والأصرح الفرار، من هذا القلق الضرورى الذى يكون طابعاً أصيلا للوجود . وإنما الطمأنينة التي نعنيها هنا هي تلك الناشئة عما يسميه نيتشه « حب المصير» ، وذلك بأن نحسب هذا العدم الذى ُ يُقلق « منه » عنصرا جوهرياً فى تركيب الوجود فى العالم ، ولولاه لما تحقق هذا الوجود كما قلنا ؛ وأن القلق هو الكاشف لنا عن الحرية ، لأنه لولا العدم لما كانت الحرية ، إذ الحرية اختيار ، والاختيار نبذ لإمكانيات وأخذ لأخرى ، والنبذ مصدر العدم . أما الطمأنينة بالنسبة إلى ما يقلق «عليه» فيمكن أن تأتى بالرضا عما تحقق بالفعل من إمكانيات ، والرجاء في تحقيق أكبر قدر ممكن ، وبهذا الرجاء تأخذ الطمأنينة طابعاً حركياً يخرج بها عن حالة الركود والجمود التي كادت أن تنتهي إليها الطمأنينة الصادرة عن حب المصير . ولذا نستطيع أن نعد" الرجاء نقطة عليا للطمأنينة فيها تلتقي الحركة بالسكون ، والجزع بالامن ، والقلق بالطمأنينة ، كما فى حال القلق من الموت تقريباً ، وتظهر الصلة بين الرجاء والقلق من ناحية أخرى في طابع الزمانية « الظاهر » بالنسبة إليهما ، وهو المستقبل .

ومن هنا نستطيع أن نقول إن الوحدة المتوترة للقلق والطمأنينة توجد فى حالين بوجه خاص: حال القلق من الموت ، وحال الطمأنينة فى الرجاء ، وإن كان التوتر ليس قوياً كل القوة فى كلتا الحالتين: إذ يميل القلق إلى

السيادة فى حال الموت ، وتميل الطمأنينة نحو السيطرة فى حال الرجاء ؛ ولكن الأمر يتوقف بعدُ على طريقة فهمنا لـكل منهما .

أما طابع الزمانية في حال الطمأنينة فهو في أعماقه الآن والحضور . إذ أثنا إبانها نشعر بتباطو الزمان ، كما شعرنا في حال القلق تماماً ، حتى إذا ما بلغت درجتها العليا السكونية ، خيل إلينا أن الزمان قد وقف ، وإن كنا شاعرين مع ذلك بامتلاء اللحظة الزمنية . وهذا يجعل طابع الزمانية هنا الآن الحاضر ، للأسباب التي قلناها من قبل فيما يتصل بالقلق ؛ ولأن الامتلاء للحظة يدل على الحاضر بكل معناه وقوته ، إذ فيه حضور تام من الذات في نفسها (١) .

وبهذا نكون قد انتهينا من بيان مقولات العاطفة . والنتائج التي نستخلصها من هذا البيان يمكن أن تتلخص فيما يلي :

<sup>(</sup>۱) هناك مجال لمقارنة معانى المقولات التى بيناها هنا بالمعانى النى لها عند الصوفية المسلمين ، فثمت تشابه كبير أحياناً بينهما . فمثلا يعرف كتاب « جامع الأصول فى الأولياء الخ » للشيخ احمد ضياء الدين الكمشخانلى النقشبندى ، القلق بأنه : « فى الولايات : قلق يعنى الرسوم والبقايا ولا يرضى بالعطايا والصفايا ، وفى النهايات : قلق لا يبقى شيئا ولا يزر ويغنى عن كل عين وأثر » ( ص ٧٥٣) ؛ والغيرة بأنها : « فى النهايات : حب الذات ين الحضرة الأحدية مع بقاء رسم الحدوث فى عين الأزلية » ( ص ٥٥٣ للذات فى الحضرة الأحدية مع بقاء رسم الحدوث فى عين الأزلية » ( ص ٥٥٣ للذات فى الحضرة الأحدية مع بقاء رسم الحدوث فى عين الأزلية » ( ص ٥٥٣ للذات فى الحضرة الأحدية مع بقاء رسم الحدوث فى عين الأزلية » ( ص ٥٠٣ للذات فى الحضرة الأحدية مع بقاء رسم الحدوث فى عين الأزلية » ( ص ٥٠٣ كا فعم مصر سنة الخوف ، وأن بعضاً من الصوفية يقرب بينها حتى يكاد أن يجعلهما حالا واحدة ، كا فعمل أبو طالب المكى فى « قوت القلوب » ج ٢ ، ص ٢٠١ طبع مصر سنة كا فعمل أبو طالب المكى فى « قوت القلوب » ج ٢ ، ص ٢٠١ طبع مصر سنة ١٩٣١ ، مستشهداً على هذا الاستعال بتفسير الآية : « فمن كان يرجو لقاء ربه » لا ترجون ته وقارا » (١٠١ ) على وجه : بمعنى يخاف الله ، وكذلك الآية : « مالكم لا ترجون لله وقارا » (١٧١ ) المحموا على تفسيرها : ما لكم لا تخافون لله عظمة الخ .

۱ — أن كل مقولة تكشف عن جانب من الوجود : فالثالوث الأول عن الوجود بعد أن تحقق ، والثانى عنه وهو ينزع إلى التحقق ، والثالث فى حال التحقق الفعلى على هيئة حضور بالفعل ؟

٢ – أن كل جانب من هذه الجوانب يشير إلى طابع للزمانية باطن فيه بطوناً ضرورياً : فالأول إلى الماضى ، والثانى إلى المستقبل ، والثالث إلى الحاضم ؛

٣ ــ آن الزمان ، بالتالى ، طابع جوهرى للوجود يعين كيفياته ويحدد طبيعية أحواله ؛

٤ ــ آن التوتر هو التركيب الأصلى للوجود ، وفيه يبلغ الشعور بالوجود ــ وذلك إبان وحدة التوتر ــ أعلاه ، فتكون الذات على اتصال بالينبوع الحى للوجود .

• — أن أحوال العاطفة أحوال وجودية تعبر عن أحوال للوجود الذات؛ في حال التحقق ، وبالتالى تُدرس من هذه الناحية ، أى ناحية وجود الذات؛ أما إذا درست من ناحية صلها بالغير ، فإن هذه الأحوال ستكون نفسانية وليست وجودية . ولما كانت صلة الذات بنفسها أسبق ( في المرتبة الوجودية) من صلها بالغير ، فلا بد أن تتقدم الدراسة الوجودية لأحوال العاطفة على كل دراسة نفسانية . حقاً إن انبعاث هذه الأحوال في الذات يمكن أن ينظر إليه على أنه تأثير من الغير فيها، ولكن معناها الحقيقي ليس في هذا؛ بل في كونها تعبيرات عن الوجود الذاتي نفسه وهو يتحقق ؛ أي أن النظر الصحيح إليها إلى الذات ، لا من الغير إلى الذات أو العكس .

فالعاطفة إذن حال معبِّرة عن الوجود الذاتى فى تحققه العينى ، حال وجدانية لا فكرية ، بمعنى أن الذات فيها على اشتباك مع نفسها ، بعكس الحال فى

الفكر حيث لا يكون العقل غير مرآة تعكس . وكلما زاد هذا الاشتباك ، بواسطة اشتداد حال العاطفة ، والاشتداد يتم في أعلى صورة في حال التوتر ، يزيد شعور الذات بنفسها . والأمر في الفكر بالعكس ، فكلما صفت مرآته ، أي صار موضوعياً أكثر ، قلت صلته ، وبالتالي شعوره ، بالوجود . هذا فيما يتعلق بالصلة بين كل من العاطفة والفكر بالنسبة إلى الوجود ؛ أما فيما يتناول العلاقة بين العاطفة وبين الفكر ، فالمشاهد ظاهرياً أولا أن لكل عاطفة أو حال عاطفية مقابلا فكرياً ، هو إدراكنا لهذه الحال . وواضعما هنالك من فارق كبير جداً بين التألم بوصفه عاطفة ، وبينه بحسبانه موضوعاً للمعرفة فتألمي الحاص الذي أحياه في نفسي غير معرفتي بأني تألمت أو أن غيري هو الذي تألم ، وفي الحال الثانية الفارق أبين جداً منه في الأولى طبعاً . غيري هو الذي تألم ، وفي الحال الثانية الفارق أبين جداً منه في الأولى طبعاً . فليست المشكلة في هذا ، وإنما في أيهما أسبق : الفكر أو العاطفة ، بالنسبة فليست المشكلة في هذا ، وإنما في أيهما أسبق : الفكر أو العاطفة ، بالنسبة الموجودية كما هوقصدنا هنا دائماً — أيهما الأقدر على هذا الإدراك ؟

ليس من شك في أن الشعور بالوجود في حال الألم أقوى منه في حال معرفة الألم ، إذ في الأول اتصال مباشر بين الذات وبين الوجود ، بينا هنا في حال المعرفة اتصال غير مباشر ، فلا بد أن نحس بالألم أولا ونحياه لكى نقوم بعد بعد بعرفته ، والاتصال المباشر ييسر إدراكا أعمق . فالشعور بالوجود ، وبالتالى إدراكه ، في حال الألم أكبر منه في حال معرفتنا بالألم . والألم إذن هو الذي يجعلنا نعرف (بالمعنى الكامل المليء لهذا اللفظ) ، لا العكس . والأمر أوضح في حال الحب . وبهذا المعنى يقول جيته : «لا يأخذ الإنسان في معرفة شيء إلا بعد أن يجه ، وستكون المعرفة شاملة عميقة بالقدر الذي يكون به الحب ، أو الانفعال الوجداني ، قوياً شديداً » . فالحب عند جيته إذن هو الذي يجعلنا نعرف ، وبقدر ما يكون تكون المعرفة . وهذه مسألة فصلها ماكس شيلر في الفصل العميق الذي كتبه عن «الحب والمعرفة »

(١)ولانحسبنا فيحاجة إلى سوق الشواهد على هذه الظاهرة ، فكل منا يعرف الآلاف منها . فالحب العميق هو ذاك الذي يتم من أول نظرة ، وكما يقول شكسبير : « من ذا الذي أحب ، ولم يكن ذلك من أول نظرة ؟ » وهذا يدل على أن الحب هو الذي يبدأ أولا ، لا المعرفة ، لأن مجرد النظرة الأولى لا تكون معرفة . وفضلاً عن هذا فإن ما نقصده هنا ليس الأسبقية الزمنية ، بل الأسبقية في القدرة على الإشعار بالوجود وإدراكه ؛ ولا شك في أن الحب الذي يشعر به إنسان نحو آخر من شأنه أن يزيد في قدرته على مع فته به، لا بالمعنى المبتذل الذي يقوم على أن الاتصال يكون حينئذ أوثق ، ولكن بمعنى أن الحب بـ صفه عاطفة وجدانية هو بذاته ملكة للمعرفة. نو كد هذا خلافاً لما يقال عادة من أن الحب يعثمي و يضيل ؛ ونفسره وجودياً قائلين إنه في الحب يكون ثمت اتصال تام بين الطرفين ، وبتعبير أدق ، تحيل الذاتُ العاشقة الذات المعشوقة إلى طبيعتها ، كما رأينا في معنى الحب الوجودي. وهي بالتالي تجعلها أيسر في الفهم ، إذ أن التعقل لا يتم إلا باحالة الموضوع المتعقل من جنس الملكة العاقلة . فكذلك الحال هنا . والأمر في حال القلق أبين منه فى الألم والحب : حتى إن الشعور بالوجود لا يبلغ درجة أعلى مما هو في حالة القلق ، ففيه شعور بأخطر المسائل الإنسائية من مصير وخطيئة ، وفيه إحساس بالسرمدية على هيئة الآن، وفيه أعلى شعور بالحرية والإمكان ؟ والقلق يحفر أعماق الـكائن وينزل مسباره إلى أخني خفاياه . فدرجة الشعور بالوجود إذن ترتفع من الألم إلى الحب إلى القلق ، فتبلغ هنا القمة. ولا توجد معرفة أيا كانت درجتها في النفوذ يمكن أن تشعرنا بالوجود في أعماق أغماقه مثل ما يفعل القلق.

وفضلا عن هذا كله ، فإن المسألة تتضح أكثر وأكثر إذا نظرنا في الذات من حيث غايتها من الاتصال بالغير . فإن هذا الاتصال ليس له عندها من

<sup>(</sup>١) ماكس شيلر : «أخلاقيات» Moralia . برلين ١٩٢٣ . وقد ترجم هذا الفصل إلى الفرنسية في كتاب « معنى الألم » المذكور سابقاً ، باريس ، سنة ١٩٣٩ .

قيمة إلا من حيث كونه مودياً إلى تحقيق إمكانها ؛ أى أنها تنظر إليه على أنه أداة لها ؛ ومهمتها إذن ، لا أن تعرف هذا الغير كما هو ، تلك المعرفة الموضوعية «المرآوية» إن صح هذا التعبير ، وإنما أن تفيد منه ، وهذه الإفادة لا تكون إلا بالاتصال به مباشرة والدخول فى حومته ، وهذا يحدث آثاراً عاطفية لا تصورات فكرية . فالأصل إذن العاطفة لا الفكر .

والحال أظهر فى الإرادة منها فى العاطفة . إذ الإرادة قوة للوجود الذاتى بها يحقق ما به من إمكانيات على هيئة وجود بالفعل فى وسط الأشياء والذوات . وهذه القوة مصدرها الحرية التى للذات فى أن تعين نفسها بتحقيق إمكانياتها ، فتختارمن بين الممكن أحد أوجهه وتتعلق به ثم تحققه بواسطة القدرة . وهذا الاختيار ليس معرفة للأفضل أو الأنسب ، إنما هو فعل تعلق بأحد أوجه الممكن . وهذا الفعل أو لى قد تصاحبه معرفة وقد لا تصاحبه ، فعل نسبته إلى الذات أنه مكون لها فى تعينها ، وليس مجرد معرفة بما عليه تتحقق إمكانياتها .

ولما كان الممكن لانهاية له ، وكان التقابل صفة جوهرية في كل موجود ، كانت الإرادة في حالة عدم تيقن بالنسبة إلى ما يجب عليها أن تتعلق به من أوجه الممكن : إذ يبدو لها أن الأشياء الممكنة تكاد أن تتساوى فلا يكون لديها حينئذ إلا أن تخاطر بأخذ أحد الأوجه ، وإلا ملكتها البلبلة والتاث عليها الأمر ، فتقف عن كل اختيار . وهذه نتيجة لا تستطيع الذات أن تنتهي إليها ، إذا كانت تريد تحقيق نفسها . فليس أمامها إذن إلا أن تخاطر ، فبهذا وحده تحقق أفعالا وإمكانيات ، أي تحقق وجودها . أما الوقوف أمام التساوى والتذبذب بين حالي التقابل الذي يتصف به كل وجود ، فلن ينتهي بها إلا إلى عدم الفعل ، وبالتالي عدم تحقق إمكانيات وجودها . وهذه الحال الأخيرة نشاهدها عند أصحاب المعرفة الذين يختلط عليهم حال الوجود المشكل ، فإما أن يقول بالسوية وعدم الاكتراث ، وإما أن يتذبذب ويتمرد،

وفى هذا وذاك لا ينتهي إلى تحقيق شيء. أما المحاطر ، الذي يتعلق بوجه من أوجه الممكن تعلقاً يصدر في الغالب عن فعل لا معقول ، فهو وحده الذي يستطيع أن يحقق إمكانيات وجوده قدر المستطاع ؛ ولا عليه بعُد إن أخطأ ولم يصب نتيجة مرجوة ، فالمهم أنه حيى الوجو دَّ على الأقل في هذه التجربة بمدلاً من التوقف العاجز الذي لا يحيا فيه المرء غير عجزه وفراغ إرادته ، بل وسلب حريته ؛ لأن الحرية لا يقوم الشعور بها إلا في حال الفعل ؛ وهـــهنا فعل ، وهناك عدم فعل . ولذا نرى أصحاب الإرادة ، بسبب نزعة المخاطرة هذه ، لا بد أن ينتهوا إلى خير مما انتهى إليه أصحاب المعرفة ، من حيث تحقق الإمكان ؛ ومن هنا نرى الأولين يمتدون بجذورهم فى أعماق الوجود ، بدرجة تختلف تبعاً لمقدار ونوع أفعالهم طبعاً ؛ بينا نرى الآخرين مُستأصَلين لا يكادون يرتبطون بالوجود فى شيء . وهذا يدل على أن الإرادة تشعرنا بالوجود أكثر مما تفعل المع. فة أو الفكر . حقاً إن الاختيار يتم غالباً عند هوُّلاء المحاطرين كفعل لا معقول ، ولكن هذا خير من اللافعل على كل حال . وبعدُ ، فمن فى وسعه الزعم بأن الوجود معقول كما خيل إلى المثاليين والعقليين بوجه عام ؟ ونقصد بالمعقول هنا ما يسير على قاعدة المنطق التقليدي . أو ليس في القول بأن الوجود نسيج الأضداد ، وإن كل شيء يحتوي على النقيضين في آن واحد ، قضاء على مبدأ هذا المنطق المعقول ، مبدأ عدم التناقض ؟ إن الوجود الواقعي لا معقول من ألفه إلى يائه ، لأنه كما رأينا نسيج من المتقابلات ، وكل متقابل له من الدرجة ما لمقابله تماماً ، أعنى الدرجة في حقيقة الوجود ، فلا محال بعد ُ للتحدث عن المعقولية ، بمعنى السير على مبدأ عدم التناقض ، إنما يصح قيام هذا المبدأ في مملكة الفكر وَحدها ، مملكة المجردات أى اللاوجود بمعنى انقطاع الوجود .

وإذن فكل فعل للإرادة ينطوى فى الواقع على مخاطرة ، ولذا قلنا بأن المقولة الأولى للإرادة هى الخطر أو المخاطرة : الخطر بوصفة صفة للوجود ، والمخاطرة بوصفها فعلاً لمن يتعلق بهذه الصفسة . وهذا ما أدركه نيتشه تمام الإدراك

فجعل الإرادة في أصلها إرادة الخطر ؛ وعنده أن « الحياة بوجه عام معنــاها الوجود في حال الخطر » ( ١ ) ؛ والمعنى الأسمى للوجود هو الحياة في خطر : « إن السر ، الذي به تجني أعظم الثمار وتنعم بأعلى الوجود ، هو : الحياة ف خطر . » ( ج ٥ ، ص ٢١٥) ؛ ولهذا فإن على الإنسان أن يضع وجوده كله فى مقامرة ورهان ، حتى يستطيع أن يؤكد ذاته إلى أعلى درجة : « أن يجعل الإنسان حياته في خطر ، هذا هو نتيجة إرادة فياضة سخية ؛ لأن كل خطر كبير يستثير حمَّبنا للاستطلاع بنسبة ما لدينا من قوة وشجاعة » (ج ١٦ ، ص ٣٣٤ ) ، ولأن هذا العيش في خطر هو خصوصاً ما يؤكد حرية الذات إلى أقصى درجة ، : «إذ ما معنى الحرية ؟ أن تكون لدى المرء إرادة المسئولية الذاتية ؛ وأن يحافظ على البعد الذى يفصل بينه وبين غيره؛ وأن لا يكترث للتعب والقسوة والحرمان ، بل ولا للحياة نفسها . . . وعلى الإنسان أن ينشد النموذج الأعلى للناس الأحرار هناك حيث يتغلب على أكبر مقاومة . . . فإن الحطر العظيم يجعل منه شيئاً يستحق التوقير » ( ج  $\Lambda$  ، ص ۱٤٩ – ص ١٥٠ ). بل لا يقتصر نيتشه على توكيد ضرورة الخطر بالنسبة إلى الإرادة وحدها ، بل وأيضاً بالنسبة إلى المعرفة : «لقد تغنوا أمامى يشيء عن النعيم الساجي للمعرفة ـ ولـكني لم أجده · أجل ، إني لأحتقره الآن وأزدريه . فأنا لا أريد معرفة بغير خطر» ( ج ١١ ، ص٣٨٥).

ونستطيع نحن أن نفسر هذا من الناحية الوجودية بتحليلنا لمعنى الحطر . فالوجود الذاتى حين يريد تحقيق إمكانياته يرى نفسه بازاء أوجه للممكن عدة ؛ والفعل هو تحقيق أحد هذه الأوجه . ولكن نظراً إلى أن الممكنات تبدو كأنها متساوية نتيجة لطابع التقابل الموجود فى ماهية الوجود بوجه عام ، ونظراً إلى أن اتخاذ أحد الأوجه فيه نبذ لبقيتها ، وفى هذا النبذ إدخال لفكرة

<sup>(</sup>۱) نیتشه « مجموع مؤلفاته » ، ب ر مجلداً ، سنة ، و ر – سنة ، و ۱ مجموع مؤلفاته » ، ص و ۱ م ، القاهرة سنة و ۹ م

العـــدم فى شعور من يختـــار ، مما يولـــد بدوره قلقاً كما بينا من قبل ـــ فإن المختار يكون فى حال من التذبذب والبلبلة بين أوجه الممكن على نحو لا يسعفه منه إلا أن يتحمل مسئولية الاختيار الكاملة ، ويقرر الاختيار ؛ وهذا التقرير لا يمكن إذن أن يتم إلا بنوع من المقامرة ، لأن اليقين فيما يتصل بالنتيجة معدوم ، وإن كان ذلك على درجات ــ فإن النتيجة لهذا كله هي أن تحقيق الإمكانيات لا يمكن أن يتم دون مقامرة عليها. وهذا هو الحطر . وكلما قل نصيب تعيين أوجه المكن من اليقين ، زاد قدر الحطر . وعدم اليقين يزداد تَعْدره كلما ازدادت قيمة الفعل ، لأن الفعل الكبير هو ذلك الذى يوُّدى إلى نتائج كبيرة عديدة ، توُّثر بدورها فى إحداث نتائج لا تنتهي ، مما يجعل القدرة على حصر قيمة الفعل من ناحية آثاره أقل وأضأل، وهذا بالتالى يجعل نصيبه من عدم اليقين أوفر . ولما كان اليقين الكامل بالنسبة إلى شيء مستحيلاً ، لأن النتائج مستحيلة الحصر ، فإن كل فعل تأتى به الذات في تحقيقها لنفسها ينطوى على خطر ؛ والذات في أفعالهــا لا بد لها من أن تخاطر . فالخطر إذن طابع ضرورى للوجود ، يزداد قدره وفقاً لازدياد قدر الفعل . ولهذا فإن صاحب الألفعال الجليلة هو المحاطر الكبير ؛ ومن لا يخاطر ، لا يظفر من الوجود بشيء ؛ والنفوس العالية هي تلك التي تنشد أكبر خطر .

ولما كان التصميم على الفعل هنا يقتضى مقداراً من المسئولية يتناسب طردياً مع قدر الحطر وجسامة الفعل ، ولما كانت الحرية هى الأساس فى الشعور بالمسئولية ، فإن الشعور بالحرية لا يتوافر فى شيء قدر ما يتوافر فى المحاطر الأكبر هو الحرال الأكبر ، والمهم فى حال المخاطرة أن الحرية فيها تصدر عن شعور بالإمكانية المطلقة للفعل ، أى الإمكانية على تحقيق الممكن على أى نحو يريده المرء ؛ وفى هذا توكيد للحرية بمعناها المكامل الملىء ، أى بمعنى أنها القدرة المطلقة على قول نعم أو لا ، وعلى تعيين الذات نفسها على النحو الذى ترتئيه .

أما القلق الذى قد يصاحب المخاطرة فيجب أن يخلى مكانه للوحدة المتوترة ، أى يستحيل إلى قلق مطمئن : قلق من حيث عدم اليقين ، وطمأنينة تصدر عن الشعور بالرضا عن تحمل كل مسئولية . فهذه المقولة إذن موجودة فى مقولة المخاطرة . والحب ينتسب أيضاً إلى هذه المقولة ، نظراً إلى أن الحب رغبة فى تحقيق أكبر قدر من الإمكان . وهذا لا يتم إلا بالمخاطرة ، والمخاطرة يلجأ إليها الإنسان راضياً مقبلا إذا كان يرى فى الفعل الناتج عنها تحقيقاً لأكبر قدر من الإمكان بالنسبة إلى شيء معين ، فعاطفة الحب إذن هى التى تحدد المخاطرة وتدفع إليها وتسرى فى سياقها وتغذيها . كما فى وسعنا أن نتبين مقولة الألم والسرور ووحدتهما المتوترة فى المخاطرة : فالألم ينشأ عن الشعور بأن ثمت مقاومة لإطلاق الإمكانية صادرة عن النتائج الضخمة المترتبة على بأن ثمت مقاومة لإطلاق الإمكانية صادرة عن النتائج الضخمة المترتبة على تحقيق أحد الأوجه الممكنة ؛ والسرور ينتج عن الشعور بالحرية . وعلى هذا النحو نستطيع لذاتها ، أو بعبارة أخرى عن الشعور بالحرية . وعلى هذا النحو نستطيع أيضاً أن تتبين بقية أعضاء كل ثالوث للعاطفة فى مقولة الحطر .

والمخاطرة تتم بفعل واحد لا نستطيع أن نعين فيه أجزاء ؛ ولذا فإنها تتم في الآن وتشعر بطابع الحضور في الزمانية ؛ ومن هنا أيضاً تشعر بالسرمدية . وبهذا نستطيع أن نفسر أقول كبار الساسة أو القواد الذين يتحدثون عن أفعال يقدمون عليها وكأنها ستقرر مصائر أمم لألف سنة مثلا ؛ فهذا الشعور صادر عن أنهم يخاطرون بجسامة ، والمخاطرة تتم في الآن ، ويقوى الشعور بالآن بقدر درجة المخاطرة ، وبالتالي هم يشعرون بنوع من السرمدية ، فيعزون هذه السرمدية ، لا إلى مصدرها الحقيقي وهو المخاطرة بحسبانها فعلاً ذاتياً منهم ، بل إلى ثتيجة هذا الفعل في تقرير المصائر ، وإن كانت المسألة سترد إلى هذا في نهاية الأمر من حيث ظهم بالنتائج التي ستترتب على أفعالهم .

وهذا الشعور بالسرمدية هو الذى نجده فى مقابل الخطر وهو الأمان ، إذ نحس هنا بعدم التغير ، والثبات يعطى دثمًا فكرة السرمدية . والأمان

مصدره اليقين ؛ ولذا يمكن أن يفسر وجودياً على أنه شعور الإرادة بوضوح التصميم ، وهو وضوح ضرورى فى الواقع لمكى يتم الفعل. فعلى الرغم مما هنالك من غموض يثيره الحطر ويدعو إليه ، فإن الحطر حيما يستحيل إلى تصميم وعزم يضاء بهالة من الوضوح قلم يكون مبعثها مجرد الانتقال إلى الفعل . فني مجرد الانتقال شعور مطمئن نصفه ثقة والآخر تسليم ، لأنه خروج من حال التعارض بين الممكنات إلى حال السكون إلى متعين ، وخلاص من البللة والتذبذب فى حال الاختيار كفعل ، إلى الاستقرار عند معلوم : أما الثقة فيوحى بها الإحساس بأن تحققاً أيا كان سيتم ، أى مجرد الفعل ، أما التسليم فيشعر به كل من يقول « لقد أبحرت » على حد تعبير بسكال . فالعناصر المكونة للأمان إذن عديدة .

ولا ضبر على الذات من هذا الأمان ، طالما كانت هذه العناصر حقيقية . إنما الحسران كل الحسران أن تكون أوهاماً . والتوهم هنا طبيعى من ناحية ، عديد الدواعى من ناحية أخرى : فهو طبيعى من حيث الثقة ، عديد الدواعى بسبب ما يقتضيه الحطر من قوة هائلة على تحمل مسئوليات ضخمة ومتاعب كبيرة . وهذه الدواعى بالضرورة موقتة ، وإلا كانت كاذبة : إذ عدم اليقين طابع لكل ما فى الوجود ، وليس فى الوسع التخلص منه على أى نحو الإلمادة قصيرة ، وكمعبر لحطر آخر ؛ والواقع أن كل أمان ليس إلا نقطة انتقال عابرة جداً بين خطرين ، وهو بالتالى وسيلة فحسب ؛ والضرر الأكبر فى جعله غاية ، إذ بهذا تنتى المخاطرة ، وبانتفاء الخاطرة ينتهى الإقبال على تحقيق الإمكانيات ، وبهذا تنتهى الذات إلى حال من الجمود والركود أى إلى الفناء . وهذا هو فعلا ً الشعور ألمصاحب للأمان ، وما ذلك إلا لانتفاء الخطر . وتلك ظاهرة مشاهدة فى الأفراد ، وفى الأمم أوضح منها فى الخوراد . فما جراً الويل على أمة أكثر من شعورها بالأمان ! وعلى هذا الأفراد . فما جراً الويل على أمة أكثر من شعورها بالأمان ! وعلى هذا الموجود الحقيقى بوجه عام . ومن هنا كانت الوحدة الميس الأمان بطابع للوجود الحقيقى بوجه عام . ومن هنا كانت الوحدة الميس الأمان الجامعة لهما عنصراً ضرورياً للموجود : فالحطر الحالص مستحيل المتوترة الحامعة لهما عنصراً ضرورياً للموجود : فالحطر الحالص مستحيل الموتورة : فالحمل الحالص مستحيل

التحقيق ، والأمن الحالص مضاد الوجود الحي ، فلم يعد غير الحطر الآمن هو الذي يكفل للذات الوجود الحي وتحقيق الإمكانيات في حرية ومسئولية . ونكرر ما قلناه بالنسبة إلى كل وحدة متوترة ، وهو أنها تحوى المتقابلين بكل ما لتقابلهما من حدة وشدة وتمزق ، وليس فيها أي معنى من معانى التوفيق أو «الرفع » للتعارض أو التخفيف على أية صورة كانت ، بل بالعكس : كلما ازداد قدر التوتر في الوحدة ، كان ذلك إيذاناً بأنها حقيقية .

وإذا كانت المخاطرة كما قلنا فعلا واحداً ، أى مكتملا فى ذاته ، منطوياً على نفسه ، مما يعبر عنه زمانياً بالآن ، فإن الانتقال من مخاطرة إلى أخرى ، و إالتالى من فعل تحقيق للممكن إلى فعل تحقيق آخر ، لن يتم على وجه الاتصال ، بل منفصلا ؛ أعنى أن الذات في سيرها بالتحقيق لإمكانياتها لا بد أن تثب من فعل إلى الآخر ، أما السير المتصل فغير ممكن . ولذا فإن المقولة الثلاثية الثانية للإرادة هي مقولة « الطفرة » . وهي مقولة عني كيركجورد بالإشارة إليها ، ومن قبله مندلززون الذى نعتها بأنها السمو الشعرى . وكيركجورد قد فهمها على أنها الوثبة الضرورية التي تخرج بها الذات عن ذاتها إلى هذا الموضوع الأئسمي ، الذي هو الله . فقد وجد هوة سحيقة بين الله وبين الذات المفردة ، فحـــاول أن يعبرها ، فلم يجـــد من وسيلة غـــير الطفرة . فالمشكلة التي تناولها هنا هي مشكلة الصلة بينُ الله وبين العبد كما تقول الأديان، أو الصلة بين الواحد الأول وبين المادة كما تقول الافلاطونية المحدثة خصوصاً. وقد ُحَلَتْ في هذه وفي تلك على أساس فكرة التوسط : فالابن أو المسيح وسيط بين الله وبين الإنسان ، والعقل والنفس أو الأيونات العشر وسائط بين الأول وبين المادة الإنسانية. والتوسط قد يجوز القول به إذا كان الوجود متصلا ولم تكن كل ذات في عزلة تامة عن غيرها من الذوات ؛ ولـكن الأمر ليس على هذا النحو. ولذا فإن فكرة التوسط فكرة خَطَأً في تطبيقها على الوج د ، ما دام الوجود منفصلا بطبعه . ولذا أخفقت أيضاً المحاولة التي قامت بها الرياضيات الحديثة في حساب اللامتناهيات من أجل إدخال الاتصال في شي منفصل بطبعه ، وهـو العدد : إذ مهما صغرت الكسور التي نتصور وجودها بين وحدة عددية وأخرى تليها مباشرة ، فإنها قابلة للانقسام إلى غير نهاية ، وما دامت اللانهاية لا يمكن أن تعبر بطريقة متصلة ، فإنه لابد أن تبنى ثمت هوة ، مهما كان من ضآلتها ، بين الوحدة والوحدة ، أي أن الاتصال بينهما مستحيل . والأمر كذلك في الوجود كها بيناه . فالوجود في نظرنا مكون من ذوات كل منها قائم بنفسه ، مغلق عليه في داخل ذاته ، ولا اتصال مباشراً بين ذات وأخرى ، أي أننا نتصور الوجود على نحو الكم المنفصل . وإذا كان كذلك ، فلا مجال إذن للقول بالاتصال المباشر . وقد يكون في مذهبنا هذا تجديد لفيثاغورية عقى عليها الزمان ، ولكن هذا لن يجعلنا أقل جسارة في توكيد هذا الانفصال في طبيعة الوجود إلى أقصى درجة ممكنة . فذهبنا خن أن الوجود مكون من ذوات منفصلة عن بعضها كن عبرها من الذوات، عمل الانفصال ، تقوم كل منها في استقلال كامل عن غيرها من الذوات، وقد تُغلق من دونها كل باب يفتح مباشرة على الأخرى ، ولا سبيل بعد هـذا للاتصال إلا عن طريق الوثبة من الواحدة إلى الأخرى ، ولا سبيل بعد هـذا للاتصال إلا عن طريق الوثبة من الواحدة إلى الأخرى . لذا قلنا بأن الطفرة مقولة للإرادة ضرورية ".

وقد قلنا إن كيركجورد قد قال بها ؛ كما أن يسبرز تحدث عنها من بعد أيضاً . ولكننا نفهم منها ، أو على الأقل من وظيفتها ، غير ما يفهمان . فكيركجورد، كما رأينا ، قد قال بها من وجهة نظر دينية إصلاحاً لفكرة التوسط فى المسيحية بين الرب والعبد ، وإن كان قد أشار إلى عمومها إشارة غامضة بعض الشيء ، حين ربطها بكيفية اتصال الذات بالموضوع ، والموضوع هنا يقصد به «هذا الآخر المطلق » ، أى الله . ثم تحدث عن العملية نفسها ، عملية الطفرة ، على أنها العلو : فنها يتم الحروج من البطون والمحايثة الذاتية (الوجود الذاتي) إلى العلو (الإلهي) . وهذا الجانب غير الديني هو الذي أخذه يسبرز وفصله ، خصوصاً فكرة العلو . وواضح أننا لا يمكن أن نفهم الطفرة بهذا المعنى والوظيفة : لأننا نتحدث عنها بمناسبة اتصال الذات بالغير ،

والغير إما أن يكون ذوات أخرى أو أشياء . وعلى كل حال فحديثنا هنا لا يتجه إلى هذا الجانب الحاص ، جانب الصلة بين الله والإنسان ، بل نحن نتحدث فى داخل هذا الوجود دون أن نخرج عنه إلى أى شيء آخر خارجه ، على هيئة وجود أعلى منفصل عن الوجود عموماً . ولذا لا نستطيع أن نقصر وظيفة الطفرة على هذا الجانب وحده ، بل وليس يعنينا هنا فى شيء ؛ ولا نريد أن نخرج عن الوجود إلى «ما فوق » الوجود ، ما دام هذا بحثاً فى الوجود عينه ، وإلا وقعنا فى إشكالات قد يكون من شأنها أن تقلب وضع المسائل عن النحو الذى فعلناه .

أمانقد موقف يسبرزفعسير شائك ، لسبب واحد هو أنه استعمل كلمة « العلو » بطريقة غامضة جداً ، فيها تذبذب بين المعنى الديني الذي نراه عند كيركجورد ، وبين المعنى الدنيوى ، إن صح هذا التعبير هنا ، أى المعنى الخاص بالوجود لا ذاك المتصل بما فوق الوجود ، ذلك المعنى الدنيوى الذي نجده عند هيدجر . ويظهر أن الهجنة في موقفه إنما نشأت عن أنه تأثر بهما معاً ولم يستطع أن يوفق ، ولا أن يأتى بمركب جديد . والواقع أن التوفيق هنا مستحيل : إذ فكرة الوجود عند هيدجرتنفي نسبة الوجود بمعناه الحقيتي إلى ما فوق الوجود . وهو مصيب في هذا ما في ذلك من ريب : إذ أن فكرة «الوجود فوق الوجود» فكرة متناقضة أو هي لا شيء : فإما أن يكون وجوداً ، وهو بالتالى لا بد أن يتصف بالزمانية ويخضع لكل المقولات التي بيناها ، وهـذا ما لا يرضي بالقول به من يقولون بما فوق الوجود ؛ وإما أن يكون غيرالوجود ، وحينئذ لا يكون ثمت معنى لأن نقول إنه مع ذلك وج د ، ولكن فوق الوجود . وهذا هو المأزق الذي لا مخرج منه والذي يقع فيه كل لاهوت سلبي وكل مذهب في الصفات يقول السلبية. ولا مخرج لنا إذن منه طالما كنا فيه . إلا إذا تجنبناه منذ البداية ، بأن قصرنا الوجود على ما فهمناه حتى الآن من معناه ، أى على الوجود الذاتى الخاضع للزمان السائر وفق مقولات الإرادة والعاطفــة ، دون أن نمس الوجود

الآخر اللازمانى الثابت الذى بالفعل باستمرار والذى هو فعل محض لايداخله شيء من الإمكانية. وبهذا التمييز الواضح التام بين الوجودين، وبين العلمين المتعلقين بهما ، إن جاز بعد أن نستخدم كلمة وجود لهذا الفرع الآخر ، نقول بهذا ، وبهذا وحده ، نستطيع أن نتلافى كل هجنة وخلط فى البحث.

فإذا كنا لا نستطيع أن نقر يسبرز على موقفه هذا الهجين ، فإننا نميل إلى موقف هيدجر ، فنفهم العلو على أنه الفعل الذى ينتقل به الوجود الماهوى إلى الوجود فى العالم : فهو علو بمعنى خروج من الإمكان إلى الواقع بالنسبة إلى الآنية (١). غير أن هيدجر لم يستعمل فكرة الطفرة ، ولعل ذلك بسبب اللون الدينى الذى أعطاه لها كيركجورد . وعلى كل حال فإننا هنا نوكد استعالها نتيجة للمقدمات الى سقناها خاصة بطبيعة الوجود .

فالوجود وجود الذات ؛ ولكن الذات ليست واحدة ؛ وإلا وقعنا في تلك التجريدات المثالية التي عنينا كل العناية منذ اللحظة الأولى بأن نهاجمها ونتجنبها ، من أمثال الروح الكلية ، والأنا المطلق الخ . ولا بد لنا من جعل هذه النقطة واضحة كل الوضوح ، حتى لا يدفع غموضها حصماً إلى اللجاج والادعاء بأننا نرتد على أعقابنا على آثار المثالية . ولذا نقول بكل وضوح وتمييز : إن الوجود وجود الذات ، وهذه الذات ليست واحدة ، بل ثمت كثرة لا نهاية لها ، وكل ذات مستقلة عن غيرها مغلقة على نفسها ، تكون بذاتها كلا واحداً ، والاتصال معدوم بين الذوات ، فهي على هيئة وحدات عددية لا سبيل مطلقاً إلى اجتياز ما بينها من هوات بطريقة متصلة ، إنما السبيل لذلك بواسطة الطفرة من الذات إلى الذات .

والأصل فى هذه الطفرة أن الذات فى تحقيقها للإمكان لا بدلها من الاتصال بماهيتها ، آعنى بوجودها الماهوى ؛ كما لا بدلها من الاتصال بالغير ؛ ولما

<sup>(</sup>١) راجع شرح معنى العلو عند هيدجر بالتفصيل في رسالتنا : « مشكلة الموت » ص ١١٧ ( من المخطوطة ) .

كان ثمت هوة بينها وبين كل من الوجود الماهوى ، أعنى الإمكانية المطلقة وبينها وبين وجود الغير ، فلا مجال للاتصال إلا بالطفرة ؛ والطفرة هنا نفهمها بالمعنى المطلق ، أى الذى لا يستلزم أى وسط تجرى فيه . وإلا وقعنا في الاتصال ، أى فيما حاولنا تجنبه ، إذ تستحيل المسألة إذن إلى مسألة سرعة لا انتقال مفاجىء منفصل .

أما كيف تتيسر الطفرة على هذا النحو ، فتلك هي المشكلة التي لا نستطيع أن نحاً لها بطريقة معقول الأكبر . ولكي تفهم فكرتها على هذا النحو لابد من القول بفكرتين : اللامعقول ، واللاعلية .

أما اللامعقول فيدعونا إلى القول به جوهر الوجود نفسه . فقد رأينا كيف أن العدم عنصر جوهرى فى الوجود ينكشف لنا فى حال القلق . ولا بد من القول به نظراً إلى أن الممكن لا يمكن أن تتحقق كل أوجهه ، وبالتالى يبتى ثمت منفذ ينفذ منه اللاتحقق فى الوجود ، أى العدم ، فالعدم إذن عامل جوهرى فى تركيب الوجود . ولذا نقول نحن إن اللامعقول هو التعبير الفكرى عن العدم الوجودى ، أو بعبارة أخرى هو الوجه الفكرى الذى يظهر عليه العدم . وتلك مسألة أوضحناها فى بحث لنا سبق ، فلا داعى للعود (١) من هذه الناحية ، أعنى ناحية المذاهب الفكرية .

وقد أتت النتائج الأخيرة للفزياء مؤيدة لما نقول هنا عن اللامعقول ، فصفة اللامعقول كما يقول مايرسون صفة (٢) « لواقعة نعتدها يقينية ، ولكنها تظل وستظل غير مفهومة ، ولا ميسرة لإدراك العقل ، وغير قابلة أن ترد إلى عناصر معقولة خالصة . بل وليس الأمر مقصوراً على عدم

<sup>(</sup>۱) راجع کتابنا : « شوبنهور » ، ص ۲۰۰ – ص ۲۰۰ ، القاهرة سنة ۲۰۷ .

<sup>(</sup>۲) إميل مايرسون: « الهوية والواقع » ، ص ٣٣٧ ، ط ٤ ، باريس سنة ١٩٣٢ .

إمكاننا مطلقاً فهم هـذا اللامعقول ، إنما يذهب ما يرسون إلى أبعد من هذا فيرى أننا لن نقترب باستمرار من هذا الفهم ، وكل اقترابنا إنما هو من الحد الذي عنده ينتمي التفسير العِـــّـلي ، وهوحد لا يمكن مطلقاً اجتيازه . فالمشاهد أولا أن ظاهرة اصطدام الأجسام غير قابلة لأن تفهم من ناحية ما يجرى بالفعل للجسمين إبان الاصطدام . وكذلك حال التأثير عن "بعد : ﴿ فَالْتَعْدَى فِي التَّأْثِيرِ بِفَعْلِ المَّادَةِ ، وَالقَّوْةِ عَلَى نَقْلُ مَادَةً أَخْرَى ، شيء لا معقول إذن بالمعنى الذى ذكرناه من قبل ، أى بمعنى أنه يظل وسيظل غير قابل للرد إلى عناصر معقولة خالصة» (ص ٣٥٠). وعلى هذا تسقط فكرة العلية بكل أنواعها من علية علمية ، وأخرى لا هوتية ، وثالثة فاعلية: فالأولى نحاول فيها أن نطبق العلية على كل الظواهر العلمية ، فنجد دائماً ناحية فيها تتكيف وإياها ، ولكنه تكيف ناقص ، وليس فى وسعنا ، كما يقول بوترو ، «أن نجد في العلة كلَّ ما يجب من أجل تفسير المعلول ، إذ هي لن تحتوى مطلقاً على هذا الذي يتميز به المعلول منها ؛ هذا الظهور لعنصر جديد ، هو الشرط الضرورى لمعلول العلية . وإلا فإنه إذا كان المعلول هو بعينه وبكل أجزائه العلة ، فإنه لن يكون وإياها غير شيء واحد ، ولن يكون إذن معلو لاحقيقياً » (١). وبعبارة أخرى: إذا كانت العلة تتضمن كل ما يكفي لتفسير المعلول ، فكيف نفسر تميز المعلول عن العلة ، ما دمنا نفرق بينهما ؟ أو ليس في هذا دليل على أن ثمت عنصراً جديداً قد دخل الحدث الناتج ، لا نستطيع أن نجد ما يفسره في العلة نفسها ؛ وليس في وسعنا ــ بالتالى أن نرد المعلول إلى العلة ، مع أن هذا هو التفسير العلى وبالتالى المعقول ، لأن التفسير العلى هو ذاك الذى يرد الواقعة إلى عناصر معقولة خالصة ؟ وعلام يدل هذا ، إن لم يكن على أن ثمت عنصراً لا معقولاً ، لا بد من القول به ، يتم وجوده فى أثناء الحدث ؟ وليس لنا أن نقول هنا

<sup>(</sup>١) إميل بوترو: « عدم الضرورة في قوانين الطبيعة » ص ٢٩، باريس، سنة ١٨٧٤ ( اورده مايرسون: ص ٣٢٠) .

إن العلة ليست معروفة لدينا كلها ، ولذا بتى شيء لم نفهمه ، فاللامعقول إذن مصدره عدم الفهم الشامل لمضمون العلة — نقول لم يبتى مجال لمثل هذه الإحالة إلى مجهول التى طالما لجأ إليها أصحاب المعقولية المطلقة لمكى يبرروا إخفاقهم فى التفسير ، مما كان يضطرهم كثيراً إلى افتراض علل خارجة كذلك الملك الذى تحدث عنه ليبنتس فقال إن هذا اللامعقول يمكن أن ندرك معقوليته « لو شاء ملك أن يوحى إلينا بها » (١) . والواقع أننا هنا بازاء النوع الثانى من العلية ، أعنى العلية اللاهوتية ، القائلة بفكرة الحلق ورد الحوادث كلها والأفعال جميعها إلى علة عالية واحدة هى الله ، ولذا فإنها تنطبق على الظواهر التى نعد ها خارجة عن نطاق العلم والتقدير . أما العلية الفاعلية فريج هجين من النوعين السابقين ، إذ تشارك اللاهوتية فى أن الظواهر التى تنطبق عليها خارج نطاق العلم ، ولمكنها لا ترتفع إلى ود العلية والفاعلية إلى قوة عالية ، بل تردها إلى اللامعقول .

فالعلية بهذه المعانى الثلاثة لوفهمت على أساس الفعل المباشر لكانت فكرة خطأ ، ولهذا تفضى كل منها إلى اللامعقدول فى نهاية الأمر ، بوصفه الحائط الذى يجب أن يصدم به التفسير العيلي ويرتد دونه من غير أن يكون فى وسعه اختراقه. وهذا ما انتهت الى الاعتراف به الفزياء المعاصرة ، خصوصا نظرية الكم عند هيزنبرج ودى بروى ، مما عرضنا تفصيله فى موضع آخر (٢).

فها انتهى إليه العلم إذن من القول باللامعقول واستبعاد التسلل العملي المتصل، هو ما نو كده نحن هنا من الناحية الوجودية فى قولنا بالطفرة الوجودية. والغريب أن الشبه بين مذهبنا ونتائج الفزياء لا يقتصر على هذا القدر من

ر ا ) لیبنتسی : « مؤلفاته الفلسفیة » ، نشرة جرهرت ، ج  $\sim$  ص ۲۹۰ ( اورده مایرسون ایضاً ، ص  $\sim$  ) .

<sup>(</sup> ٢ ) راجم كتابنا: « اشبنجلر » ، ص ٣ . ص ٣٠ القاهرة سنة ١٩٤١ .

القول باللامعقول واستبعاد التسلسل العـلي"، بل يمتد إلى إلغاء فكرة المتصل فى تركيب المادة والضوء على السواء (٢). أما إلغاء فكرة المتصل فى المادة فقد تم مبكراً جداً ، منذ اللحظة التي نادى فيهاد يمقريطس بمذهبه الذرى ، وعلى أساسه يتركب العالم من جواهر فردة غير قابلة للقسمة . ومع أن هذه الفكرة قد لاقت معارضة شديدة من جانب أنصار المكان المتصل والحركة المتصلة فى العصر القديم والأزمنة الحديثة ، فإنها انتهت فى القرن الماضي وهذا القرن إلى تثبيت دعائمها . فالنظرية المضادة ، وهي القائلة بالاتصال ، قد زعمت أن للمجسَّات والسوائل اتصالاً بافتراضها أوساطاً متصلة ، وعلى هذا الأساس أقامت ميكانيكا سميت فيما يتصل بالمجسدات «نظرية المرونة» وفيما يتعلق بالسوائل « علم القوة المائية » . ولـكن تبين للفزيائيين أن اتصال الحبسّات والسوائل ليسُ إلا وهماً ، إذ هي مكونة في الواقع من ذرات في حركة ، فيخيل إلينا بنظرنا غير الدقيق أنها متصلة . ثم حاول أنصار نظرية المتصل توكيد موقفهم عن طريق النظرة إلى الضوء على أساس ما فعله ويجنس، الفزيائي الهولندى المعروف ، من القول بأنه مركب من موجات ، لا من ذرات كما ادعى نيوتن : فعنده أن الضوء تموج ينتشر في وسط متصل هو الأثير . وساعد على القول باتصال الضوء اكتشاف يونج لظواهر التداخل والانعطاف ، وتأييد فرينل لهذه النتائج ؛ مما أدى إلى وضع فرع من الفزياء هو علم البصريات ليس فيه استعانة بفكرة المنفصل . فقدرت الاهتزازات الضوئية على أساس دوال متصلة تكون معادلة ذات مشتقات جزئية هي ومعادلة انتشار الموجات الضوئية. غَير أن هذا كله قد انتهى إلى غير ما قصد أصحابه : فإن التحليل الرياضي المتصل ، وعليه تقوم نظرية انتشار الموجات الضوئية ، لم يمكن إقامة أسسه بطريقة دقيقة إلا برد المتصل إلى المنفصل ؟ وفضلا عن هذا بني الانفصال في تركيب المادة ، والواجب أن تقوم نظرية

<sup>( )</sup> راجع فيما يتصل بما سيلي كتاب لوى دى بروى : « المادة والضوء »، ص و وما يلها ، باريس سنة ١٩٣٧ .

الضوء فى وفاق مع نظرية المادة ، بينا نحن نرى هنا من ناحية أن المادة مكونة من جواهر كيماوية بسيطة ذات خواص ثابتة : فالكهرباء مكونة من عناصر هى الكهيربات ، وهى مشبهة لنفسها باستمرار ، ومن ناحية أخرى نرى الضوء مركباً من موجات متصلة تسير فى أثير عُدَّ مكاناً متصلا. أما فكرة الأثير فقد زعزع دعائمها أينشتين فى نظرية النسبية المحدودة كما رأينا فى الفصل الثانى ؛ وفضلا عن هذا فليس فى المستطاع القول معاً بمادة منفصلة وأثير متصل . فأدى هذا كله إلى أزمة شديدة فى الفزياء ، حلها نظرية الدكم منذ عشرين سنة تقريباً .

جاءت هذه النظرية واستعادت فكرة الضوء القديمة القائلة بأنه يتكون من أجزاء مفردة ، فقالت بأن الضوء مركب من جسيات هي الضوئيات (الفوتونات) ، تشابه جسيات المادة ، وتحتفظ بفرديها في انتقالها في المكان ، وجاءت الوقائع مؤيدة لهذا الفرض . فإن النظرية التموجية للضوء ، حسب ما وضعها فرينل ، تقول بأن منبع الضوء يرسل موجة كروية تنتشر في الأثير الحيط بها ؛ وكلم سارت نما قطرها إلى درجة أن الطاقة الضوئية تقل باستمرار ، مما يؤدى إلى إضعاف الضوء وتقليل فعله أبداً كلما بعدت المسافة . ولكن النظرية الجديدة قالت على العكس من ذلك إن الجسم ، أياً ما كان بعده عن منبع الضوء ، يحتفظ دائماً بكل طاقة ويحدث أثره في أى مكان . وقد تبين فعلا أن التأثير الضوئي المكهربي يتم بأن تكون كل الآثار التي يحدثها الضوء في الذرات واحدة ، أيا ما كان البعد عن المنبع ، مما يدل على يحدثها الضوء في الذرات واحدة ، أيا ما كان البعد عن المنبع ، مما يدل على أن الطاقة الضوئية مركزة على هيئة جسيم ، وعلى أن الضوء مكون إذن من جسيات آو فوتونات فردة ليس بينها اتصال .

وإلى النتيجة عينها انتهت آخر نظرية فزيائية ، وهى الميكانيكا التموجية . فعلى الرغم من أنها حاولت فى البدء أن توفق بين المتصل والمنفصل عن طريق فكرتها الأساسية : وهى أن كل جسيم ترتبط به موجة ، والجسيم

يمثل الانفصال والموجة الاتصال ، وعلى هذا قالت « إن الواقع لا يمكن أن يفسر بواسطة المتصل الخالص وحده ، بل لا بد أن نميز في داخله بين شخصيات أو فرديات . ولكن هذه الفرديات ليست على نحو الصورة التي يعطينا إياها المنفصــل الخالص: وإنما هي ممتدة ، ويؤثر بعضها فى بعض باستمرار ، وأكثر من هذا مثاراً للدهشة ليس من الممكن تحديد مكانها وتعيينها من الناحية الديناميكية بدقة كاملة في كل لحظة » (١) . نقول، على الرغم من هذا وفضلا عما في هذه المحاولة من صعوبات جمة ، أصحاب الميكانيكا التموجية هم أول من أدركوها ، فإن ذلك لم يكن من شأنه أن يغير من تلك الحقيقة ، وهي أن لكل ذرة سلسلة منفصلة من الأحوال الثابتة الممكنة كما أثبت ذلك شريدنجر ، وبالتالي لـكل ذرة فرديتها المستقلة عن بقية الفرديات ، مما يدل في النهاية على أن الواقع منفصل وليس متصلاً، خصــوصاً وقد جاءت أبحاث فرمى ، العــالم الإيطالى الممتاز ، فأيدت الاتجاه نحو الفردية وجعلت اتصال الموجة بالجسم لا تؤثر فى فردانية الذرة ، إنما كل أثره هو في ضرورة القول بأن الذرات سيئة التحديد في الوضع ، وَلَدْ قَالَ فَرَمَى بِفُرِدِياتَ فَزِيَاتُيةَ سَيَّئَةَ التَّحِديد ، ولَـكن هذا لا يَخْفَفُ مَن طابع الانفصــال في شيء ، وكل ما يقول به هو أن الذرات ليست بينة المعالم . ولذا نرى دى بروى ، وهو من أنصار هذا التوفيق بين المنفصل والمتصل ، والمؤسس الحقيقي للميكانيكا التموجية ، يقول : « إن اعتبار الموجات يسمح باستعادة الاتصال والجبرية بين قياسين متوالين . ولكن ذلك فيًا يتعلق بتطور الاحتمالات فحسب» (ص ٢٨٧) ، أى أن «تطور الاحتمالات ابتداءً من القياس الأول يخضِع لجبرية دقيقة تمثل بائتشار الموجة ، ولكن هذا ليس من شأنه أن يوَّدي بوجه عام إلى جَبَرية دقيقة في المظاهر الجسمية التي يكشف عنها مباشرة الفحص الِحجْهاري. وفضلا عن هذا، فإنه لما

<sup>(</sup>۱) لوى دى بروى : المرجع نفسه ، ص ٥٥٥ – ص ٢٥٦.

كان كل قياس جديد يدخل عنصراً جديداً مجهولا ، فإن الحساب الـكامل لتطور الموجة يجب أن يحسب من جديد بعد كل قياس». والنتيجة لهذا كله، أن الجبرية الدقيقة لا يمكن أن تقوم إلا بالنسبة إلى الظواهر التي فوق المستوى الذرى ، أما فيما عداه فلا جبرية دقيقة . والعلة في هذا أن أثر الثابت المعروف بثابت بلانك يمكن أن يفعل في الحجـــال الأول ، بينها هو واضح جداً فى المستوى الذرى والمستوى تحت الذرى؛ وأن فكرة الموجة المضافة إلى الجسيم لا تغير شيئاً من هذه الحقيقة ، وهي أن المادة والضوء متصلان على السواء ؛ وليس على الفزياء إذن إلا أن « ترفض فكرأة الاتصال وتقتصر على استخراج القوانين ، التي هي إحصائية بالضرورة ، تلك القوانين التي تهيمن على الطفرات من قيمة إلى أخرى » ( ص ٢٨٤ – ص٥٨٥)؛ والواقع الفزيائى إذن يبدو فى المستوى المجهارى مركباً من وحدات تمثل انقلابات متوالية ذات انتقالات مفاجئة، «انقلابات لا يمكن أن نقوم بوصفها بواسطة التحليل اللامتناهي في نطاقالاتصال والجبرية» (ص ٢٨٨). وبهذا نقضي على فكرة الاتصال فى الطبيعة، تلك الفكرة التي سادت التفكير العلمي في بدء العصر الحديث وعلى أساسها زعم بعض العلماء أن في الوسع دراسة الظواهر الفزيائية بواسطة التحليل القائم على حساب اللامتناهيات، وهو الزعم الذي عبر عنه ليبنتس في كلمته المشهورة : « إن الطبيعة لا تقوم ىالطفرة » .

وهكذا ذرى أن نتائج الفزياء المعاصرة تسير فى نفس الاتجاه الذى قلنا به فيما يتصل بالوجود الذاتى بوجه عام . ومن الواضح أنه إذا كنا فى الفزياء نهب الذرات فردية كاملة ونقول بانفصال فى تركيب المادة والضوء ، فن باب أولى أن نجعل للذرات الواعية استقلالاً كاملا وعزلة ، وأنه لاسبيل إلى الاتصال إلا بواسطة الطفرة ؛ وإلا كنا نمنح المادة من الاستقلال والفردية ما نحرم منه الذات الواعية ! فالقول بوجود الطفرة ضرورى إذن فى الوجود الفزيائى ، بل وأكثر جداً . ومن فى الوجود الفزيائى ، بل وأكثر جداً . ومن

الغريب بعد هذا أن نتحدث عن الجسيم فنقول « إن كل جسيم فى كل مظهر من مظاهره لا بد له أن يقوم بنوع من الاختيار بين إمكانيات عدة ، إن صح هذا التعبير» (ص ٢٥٤) ، ولا نقول عن الوجود الذاتى إنه يختار من بين الممكنات فى الوجود الماهوى ما يريد تحقيقه !

ولا يجب مع ذلك أن نعد هذه الإهابة بالفزياء دليلاً على حاجة علم الوجود إلى تبرير نتائجه بمواسطة نتائج الفزياء . ثما أبعد الأمر عن هذا ! إذ علم الوجود سابق بطبعه على الفزياء وعلى أى علم آخر ، ونتائجه تأتى مقدمة لبقية العلوم أيا كان نوعها ، وليست نتائج هذه هى مقدمات ذاك . فحتى لو لم يقل العلم الفزيائي بوجود الطفرة في الطبيعة الفزيائية ، لما أثر هذا في النتائج التي انتهينا إليها خاصة بضرورة القول بالطفرة، وإنما نحن قد استعنا هنا بتوضيح فزيائي مآخوذ من ميدان يبشر بأخطر النتائج فيما يتعلق بنظرتنا الكونية، ألا وهو ميدان النظرية المحية والميكانيكا التموجية ، ولهذا السبب لجأنا إليه ،

والوضع الأخير كما وضعته الميكانيكا التموجية يويد أيضاً ما نقوله هنا من ضرورة المواصلة إلى جانب الطفرة: فهى تريد أن تحقق المواصلة بواسطة فكرة الموجة ، وبربطها كل جسيم بموجة ربطت بين المتصل والمنفصل . وهذا ضرورى من الناحية الوجودية نفسها ، لأن الوجود يقتضى هذين العنصرين المتقابلين : المنفصل والمتصل ؛ أما المنفصل فلأن هذا تركيبه ، أما المتصل فذلك لكى يتحقق الفعل ؛ فنحن هنا كما فى كل موضع بازاء نفس التفرقة ، التى قلنا بها فى مستهل هذا الفصل وفى مواضع عدة ، بين الطبيعة وبين الفعل . وفكرة الموجة ذات الجسيم ، أو بالأحرى الجسيم ذى الموجة يوازيها من الناحية الوجودية الوحدة المتوترة على هيئة الطفرة المتصلة : فالطفرة يمثلها الجسيم ، والاتصال تمثله الموجة .

وضرورة المواصلة ناشئة كما قلنا عن ضرورة الفعل : إذ الفعل يستلزم الحكى يحدث التأثير أن يكون ثمت ما يشبه التماس بين الذات والغير، ولحكنه

تماس لا نريد أن يفهم منه المعنى الفزيائي القديم ، إنما هو كيفية غامضة غموض فكرة القوة في الفزياء ، وهو غموض لا يقدح في صحة الفكرة عينها ، إنما يضاف إلى نوع اللامعقول الذي يجب القول به ضرورةً ، وفقاً لما يقتضيه الإشكال في طبيعة الوجود . فهذه المواصلة إذن نوع من التوقف تقوم به الذات فى طفراتها ، لأنها ليست قادرة على الطفرة المستمرة الآنية . هذا من ناحية ؛ ومن ناحية أخرى لا بد منها لـكى يتم الفعل فى تحققه بالغير ؛ ولذا فإمها تشبه هذا النوع من الامتداد الذى اضطررنا فى الفزياء إلى القول به مضافاً إلى الذرة ، على الرغم من أن الذرة ليست بذات امتداد ( دى بروى : المرجع نفسه ، ص ٢٥٦ ، وقد اقتبسنا هذا الموضع من قبل). ولكن هذا التوقف يجب أن يكون موقتاً ، وكالتراجع القليل تهيواً لوثبة أخرى ، وإلا وقعنا في الاتصال ، وفقد الوجود ، بالتالي ، طابعه الأصيل ، أعنى الطفرة . وعلينا إذن أن نتصور التطور سلسلة غير متصلة من الطفرات ذوات المواصلات الدقيقة التي لا فائدة لها إلا أن تكون تأهباً لاستثناف سلسلة الطفرات . والوجود الذاتي الحق هو ذلك الطافر باستمرار ، الذي لا يستطيع أن ُيخْللمد إلى أية نقطة مواصلة أيا كانت ، بل سرعان ما يتحول عنها إلى خرى، وهكذا على الدوام، طالما كانت الإمكانيات الوجودية قائمة، ولا توقف مطلقاً إلا في حال اللاإمكانية المطلقة ، أعنى الموت .

## ولكن على أى مستوى يسير هذا الطفور ؟

هنا تأتى المقولة الثلاثية الأخيرة فتحدده لنا على أنه طفور متعال ، وذلك لأن فى تحقيق إمكانيات جديدة سمواً وارتفاعاً بالذات وإثراء لمضمونها ، ومن هنا كان لا بد للتطور الطافر أن يسير متعالياً باستمرار . ولسنا نقصد من هذ االتعالى أن يكون على نحو ما نشهده فى حركة الصعود الفزيائية ، بل كل ما نقصده هو أن هناك إغناء مستمراً للذات وزيادة فى إمكانياتها المتحققة. والعلو الناشىء عن هذه الحركة لا يتجه إلى شيء خارج الذات ، بل يتم

فى الذات وبالنسبة إليها وحدها ، أعنى أننا نرفض ما قاله كير كجورد ويسبرز من أن هذا العلو نحو موضوع «عال» على الذات «خارج» عنها ، إذ أننا لا ذريد مطلقاً وأياً ما كانت الدواعى ، أن نخرج عن هذا الوجود إلى وجود أعلى منه ، مما يسمى فوق الوجود . وموقفنا النهائى بالنسبة إلى هذا الأخير موقف الجهل المطلق والانصراف التام . ولا حتى بوصفه حداً لا أكثر ، كما يشاء يسبرز أحياناً أن يصوره (١) . ولكن هذا لا يدعونا أيضاً إلى الأخذ بما قال به هيدجر بحروفه . إذ العلو عند هيدجر قد خلا من كل طابع ديناميكى ، أما نحن فنو كد هذا الطابع إلى أقصى حد ، ولذا سميناه باسم «التعالى» ليدل على أن ثمت فعلا وحركة من الذات لإغناء نفسها وتحقيق إمكانيات أعلى باستمراز . والحق أن مذهب هيدجر في الوجود بوجه عام مطبوع بطابع استاتيكى ، يشعر بالاستسلام ، ولذا يمكن أن ننعت فلسفته بأنها فلسفة مستسلمة إلى حد بعيد .

أما نحن فنقول بأن هذا التعالى خالق فعال مهاجم باستمرار ، ولا نقول كما يقول هيدجر بأن الوجود قد سكلم نفسه، بل إن الوجود ظافر بإمكانياته متحققة في حركة مستمرة . إذ هو محاولة الذات أن تعلو على نفسها بأن تغزو مواضع جديدة على الدوام ، وليس في حركتها هذه غير الهجوم المتواصل والاعتداء الدائم على الغير كي تحقق إمكانياتها وتمتليء فعلا وثراء :

هو خالق ، لأن ثمت صوراً جديدة تتحقق باستمرار ، وتحققها بفعــــل من هذا التعالى نفسه ؛

وهو إذن فعال ، وفعله صادر من الذات إلى الذات ، وإن استعانت فى هذا السبيل بالغير كى تتحقق بواسطته وفيه ؛

وهو لهذا مهاجم ، لأن التحقق فى الغير يقتضى غزوه واكتساحه وفرض سلطان الذات عليه وإشباع الفعل لديه ؛

<sup>(</sup>١) يسبرز: « فلسفة » ج ٣ ، ص ١٢٢ ، برلين سنة ١٩٣٢ .

وهومعتد ، لأن الهجوم ليس صادراً عن إحراج الغير وإلزامه ، بل عن فيض الذات بما فيها من قوى لم تتحقق بعد ؛

وهو لهذا أيضاً سر الوجود الأكبر الذى يناظره فى ميدان العاطفة الحبُّ عالم من طابع الرغبة فى الحوزة والامتلاك: فكلاهما يكوّن وجهاً يناظر الوجه الآخر لشيء واحد هو الذات فى محاولتها إغناء نفسها ؛ وفكرة الملكية فكرة مشتركة جامعة بين أهداف كليهما.

وهذا التعالى لا يجب أن يفهم على أنه مجرد إضافة تحققات جديدة ، وكأن الذات حينئذ مبلغ من المال يزداد . بل علينا أن نتصور هذا التعالى على أن فيه قضاء على وضع ، للارتفاع إلى وضع أسمى من الأول. والصورة التي تتخذها الذات في در جات هذا التعالى تختلف إذن كمّا وكيفاً، أو بالأحرى تختلف كيفاً أكثر منها كمّا : فهى تركيب جديد يبتلع التركيب السابق في داخله ويعلو عليه . وهذا يتضح أكثر بالنظر في فكرة الكل والمجموع : أما الكل فوحدة ، بينا المجموع كثرة ، والذات في تعاليها تنتقل من وحدة أما الكل فوحدة ، بينا المجموع كثرة ، والذات في تعاليها تنتقل من وحدة كاملة لا نستطيع أن نميز فيها أجزاء ؛ ولذا لا يصح حتى مجرد نعتها بأنها وحدة نظراً لما يثيره هذا من فكرة الجزء . هذا فيما يتصل بالذات في كل درجة من درجات تعاليها ؛ أما إذا نظر إليها من ناحية وجودها الماهوى وتطورها في تحقيق إمكانياته ، فني الوسع الحديث عن المكل ، لأن الذات هما هما لم تحقق كل إمكانياتها ، وهي إذن لا تكوّن كلا ، بل بالعكس ، هي وحدة ينقصها شيء باستمرار ، لأن العدم عنصر داخل في تركيبها .

وهذه الصور التى تتخذها الذات فى تعاليها هى المظاهر التى تبدو عليها فى تحقيقها . فإذا استمرت فى تحقيق إمكانيات أعلى وأغنت نفسها بها ، كان فى ذلك تطورها على هيئة تقدم مستمر ، على النحو الذى تصوره هيجل تقريباً ، لمكن بالنسبة إلى النفس المفردة ، لا النفس المكلية أو الروح

المطلقة كما يقول هو. ولسنا بهذا نحمل على الذات المفردة ما نعت هو به الروح الكلية ، لأنه فضلا عن أن هذه تجريد خالص لا حقيقة له فى واقع الوجود ، بينا الذات المفردة حقيقة وجودية ، بل هى الوجود الواقعى الحق الوحيد أو الأصيل — ، نقول فضلا عن هذا الفارق فثمت فارق آخر في مساق التطور ، فإن ديالكتيك هيجل من شأنه أن يجعل حظ كلا حدى الديالكتيك : الموضوع ونقيض الموضوع ، واحداً فى تحديد مجرى التطور . أما نحن فلا نضيف إلى مقابل التعالى ، وهو التهابط ، هذا المقدار من الفاعلية فى التطور ، بل نقول بأن التهابط درجة موقتة ، وإن كانت ضرورية ؛ ومركب الموضوع — وهو الصورة الجديدة فى تعبيرنا — ليس حالة سكونية تحل فيها الذات ؛ بل هو كما قلنا صورة — بالمعنى الارستطالى الكامل — ،

ولذا نستطيع أن ننعت هذا التعالى بأنه تعال كينى، يتغير فيه مضمون الذات من لحظة إلى أخرى ، طالما كانت سائرة في طريق تحقيق الإمكان الذاتى .

وظاهر من تحليل هذا التعالى أنه مُوجَه ، أو بالأحرى ذو اتجاه ، واتجاهه نحو شيء ليس بعد ، أى لم يأت بعد ، تحاول الذات بلوغه . ومن هنا فهو يشبه الحب من هذه الناحية كذلك ، أعنى ناحية الزمانية : ففيه اتجاه نحو مستقبل لا نهائى يرُراد غزوه على الدوام. فالآن الزمانى الرئيسى المكون للتعالى إذن هو المستقبل .

ولعل فى هذا ما يعيننا على فهم طابع الزمانية بالنسبة إلى المقولة الثلاثية السابقة ، مقولة الطفرة . فإن الطفرة تعد تقهقراً بالنسبة إلى التعالى : إذ أننا فى التعالى نقذف إمكانياتنا أمامنا ، وفى الطفرة نحاول أن ذرتد من هذه المواقع الأمامية إلى مواقع خلفية هى التى علينا أن نغزوها ونوثر فيها بالفعل ، وهذا الارتداد يتم بواسطة الطفرة ، لأنها كما قلنا الأصل فى التأثير والفعل. فلا نتوهم إذن من مجرد لفظ الطفرة أن ثمت وثوباً مقدماً إلى أمام قبل نزوع

إلى هذا الأمام على هيئة التعالى : ولذا فالطفرة متأخرة عن التعالى ، وهى بالتالى تمثل طابع الماضي بالنسبة إليه هو كمستقبل .

وهكذا نرى أن المقولات الثلاثية المكونة للإرادة تتصف بآنات الزمان الثلاثة : الخطربالحاضر ، والطفرة بالماضى ، والتعالى بالمستقبل ، كما رأينا من قبل تماماً فى حالة مقولات العاطفة حيث وجدنا الألم يعبر عن الآن الماضى ، والحب يشيع فيه آن المستقبل ، والقلق يكشف عن الحاضر غير القابل للتجزئة .

أما الهابط فيمكن أن يفهم على نحوين: سلبى وإيجابى . فالإيجابى هو القضاء على الصورة التى أحرزتها الذات فى درجة سابقة لكى يهيأ السبيل أمام الصورة الجديدة . وواضح أن الهابط بهذا المعنى ضرورى لكى يحقق التعالى أهدافه ، والارتباط بيهما إذن لا يقبل انفصالا ، ومركبهما المتوتر هو إذن الطابع الرئيسى للوجود الذاتى ، والتعالى المهابط إذن مقولة جوهرية للإرادة . أما السلبى فعائق يدفع الذات عن التعالى ، فتخلد إلى نوع من التقهقر ، مما يودى بها إلى الانحلال . وهذا من شر ما تصاب به الذات فى تحققها : إذ هو ينهى إلى فراغ من التحقق ، وتعليق للإمكانيات، وانقطاع عن الفعل . ولا سبيل إلى إنقاذ الذات من هذا الانحلال إلا بالوحدة المتوترة ، تأتى فتنتشلها منه بأن تشيع فيها التعالى .

فالملاحظ إذن في التهابط السلبي أن الوجود الذاتي يفقد فيه حقيقته ، ويصبح زائفاً . وهذا الجانب الزائف من الوجود الذاتي هو الذي عني هيدجر بايضاحه كل العناية ، في حديثه عن «السقوط» ، خصوصاً السقوط في العالم بين «الناس» ، مما بيناه من قبل في رسالتنا «مشكلة الموت» بالتفصيل . وما دام هيدجر قد وفاه حقه ، فلا مبرر إذن لكي نبحث فيه من جديد . اللهم إلا أننا نلاحظ على تحليل هيدجر أنه مشوب بطابع الاستسلام الذي كشفنا عنه عنده من قبل ، مما جعله ينظر إلى هذا السقوط

وكأنه ضرورة لا مفر من الوقوع فيها ولا سبيل إلى الخلاص منها . وصحيح أن سقوط الوجود الذاتي في العالم بين «الناس» ضروري ، ولـكن هذه الضرورة لا تستلزم قطعاً تحمل كل النتائج التي تنشأ عنه والتي بينها هيدجر بالتفصيل (١) ، حتى قال إنه حتى لو فرضنا بأنه لا توجد ذوات أخرى غير الذات الواحدة المفردة لحدث هذا الستموط : « فالوجود المتوحد للآنية هو أيضاً وجود متعيبي وسط وجود متعيبي ومن أجله» (ص ١٢٠)، أي أن وجود الذات وحدها هو أيضاً نوع من الوجود وسط الغير ومن أجل الغير . أما الضرورة فمصدرها أن تحقيق الإمكانيات لا يمكن أن يتم إلا في العالم، والوجود ــ فى ــ العالم وجود معيى، أى مع الغير الذى تحقق به وله الذات ما تريد تحقيقه ، فلا بد لها إذن من السقوط وسط الغير . أما ما ينشأ عن ذلك من إفناء للذات في الناس إلى درجة أنها لا تفكر بعد إلا كما يفكر الناس ولا تفعل إلا وفقاً لما يفعل الناس ويستحيل الاستطلاع المفيد عندها إلى فضول ، وما يتلو ذلك من اشتر اك ونحموضُ ، كل هذا ليس من الضرورى أن تعانيه الذات من جراء هذا السقوط . بل إن فى وسعها أن تعتصم بنفسها وتو كد ذاتها فى مقابل « الناس » ، وبذا تستطيع أن تفكر لنفسها ، وتفعل لنفسها ، وتشتاق لنفسها . ونحن بهذا إنما نريد أن نهب هذا الوجود الذاتى نوعاً من الديناميكية والقدرة على تحقيق ما تقتضيه الطبيعة الذاتية الخاصة والوجود الماهوى الحاص كذلك ، بدلا من الإخلاد إلى هذا السقوط وضرورته . وإن كنا مع ذلك نعترف بأن هذا الجانب الأسيان من مذهب هيدجر له ما يبرره كل التبرير . ماذا أقول ! بل لا يكاد الوجود أن يقدم لنا غيره . فهو وجود "أسيان كلله سقوط وإفساد للذاتية الحقة. ولكننا، مع هذا الاعتراف ، لا نريد أن نستسلم كما فعل هيدجر ، بل نو كد جانب التعالى إلى جانب السقوط والتهابط ، لأن التعالى حال أو بالأحرى نزعة

<sup>.</sup>  $\pi_{\Lambda}$  –  $\pi_{0}$  و  $\pi_{0}$  و  $\pi_{0}$  ،  $\pi_{0}$  و  $\pi_{0}$  .

وجودية للإرادة لا شك فيها ، وإذا كانت كذلك فليس فى الوسع تغافلها، بل هي مقولة ضرورية للإرادة فى الوجود .

وبذا ينتهى بيان مقولات الإرادة . وهو بيان او نظرنا فيه لانتهينا إلى نفس النتائج الحمس التى استخلصناها من بيان مقولات العاطفة . ولا عجب فكلتاهما تعبير عن وجه من وجهى الوجود : فالإرادة تعبر عن وجه القوة أو الوجودبوصفه قوة ، والعاطفة عن وجه الحال ، أو الوجود بوصفه حالاً ؟ والفارق بين القوة والحال أن القوة فعل والحال انفعال ؛ القوة لتحقيق الإمكان ، والحال للتحقق بالإمكان ؛ الحال تفهم الوجود ، والقوة تحلق ما ينتقل إلى التحقق في الوجود .

والوجود على هذا كيانوس ذى الوجهين : وجه العاطفة، ووجه الإرادة. والشعور الحى به لا يتحقق إلا بإدراك الوجهين معاً حيى نحيا الوجود على جانبيه : السلبي والإيجابي . وهذا إذن المصدر والملكة اللذان بهما نعرف الوجود الحلى معرفة وجودية حقيقية ، الوجود الذاتي ، لا الوجود الفزيائي ، فهذا الأخير يدرك بملكة أخرى هي العقل . ولذا فان مقولات العقل ، تلك التي لم يعن الفلاسفة بغيرها حتى الآن ، لا يمكن أن تنطبق إلا على الوجود الفزيائي ؛ وهذا هو السر في إخفاق المذاهب الفلسفية السابقة في إدراك الوجود الحقيق ، أي الذاتي . والعقل ميسر فعلا لهذه الوظيفة وحدها كما أثبت ذلك برجسون ، ومن تلاه مثل مايرسون. ولكننا لا نقول مع برجسون إن الملكة الأخرى هي ما يسميه باسم intuition أو الغريزة ، لأن في هذا إحالة إلى مجهول من ناحية ، ومن ناحية أخرى ليس من شأن اا intuition أو الغريزة أن تشعرنا بالوجود الحي كما عرضنا أحواله وقواه، إذ لا يزال يحمل معني الروية ، وكأن ثمت موضوعاً خارجياً تتجه إليه الذات في الإدراك.

أما الملكة التي نقول بها والتي بينا مقولاتها فلسنا ندرى ما ذا نسميها . لأن اللغة العادية لغة عقلية ، تصد عن الحس والتجريد معاً ، وليس من شأن

مثل هذه الأداة للتعبير أن تعبر بدقة عن أحوال العاطفة والإرادة من حيث هي أحوال للوجود . ولعل خير لفظ يمكن أن نعبر به عنها هو كلمة «وميران » على أن نفهم هذه السكلمة بمعنى الملسكة ذات المقولات التى بيناها والتى بواسطتها نشعر بالوجود فى أحواله العاطفية وقواه الإرادية بطريقة مباشرة . فالوجدان إذن هو الملسكة التى نعانى بها الوجود بما هو عليه فى نسيجه المتوتر على حال العاطفة وقوة الإرادة. وقد استعملنا كلمة «معاناة» لسكى نزيل فكرة العيان والروية وندل على أننا هنا بازاء إدراك لا يتم إلا فى تجربة حية مباشرة ، لا يراعى فيها نسبة بين ذات وموضوع ، بل استبطان مباشر من الذات لنفسها. وما يجعلنا نفضل كلمة «وجدان» هو أنها تصلح مباشر من الذات لنفسها. وما يجعلنا نفضل كلمة «وجدان» هو أنها تصلح عن هذه التجربة الوجودية .

وأول ما يلاحظ على هذا التعريف أن هذه الملكة من شأنها أن تزيل مشكلة الذات والموضوع التى تحطمت بازائها رووس الباحثين فى نظرية المعرفة. ولم تأت فكرة الإحالة المتبادلة التى قال بها هسرل بحل ً لهذه المشكلة، وإن خطت فى هذا السبيل خطوات واسعة ، بقولها \_ توفيقاً بين المثالية والواقعية \_ إن ثمت إحالة متبادلة بين الذات وبين الموضوع ، فلا وجود للذات إلا من حيث كونها تحيل إلى موضوع ، ولا وجود للموضوع إلامن حيث كونه يحيل إلى الذات؛ ثم لفهمها لهذه التجربة على أنها تتعلق بالماهيات الحالصة وبما هو متضمن فى الماهية بطريقة قبلية وعلى نحو ضرورى ضرورة غير مشروطة بشرط ، لا بارتباط بين واقعة نفسية وموجود خارجى فى والأخرى ذات الاتجاه الباطن واقع موضوعى ؛ ثم أيضاً بتفرقها بين الأفعال العقلية ذات الاتجاه الباطن والأخرى ذات الاتجاه العالى . والأولى هى التى يكون فى جوهر تركيبها أن وضوعاتها المحال إليها ، إذا كانت موجودة حقاً ، فإنها تنتسب إلى نفس موضوعاتها المحال إليها ، إذا كانت موجودة حقاً ، فإنها تنتسب إلى نفس تيار التجربة كهذه الأفعال عينها سواء بسواء ؛ والثانية هى الأفعال المتجهة نعو الماهيات ، أو نحو التجارب المحيلة إلى ذوات أخرى لها تيارات تجربة نحو الماهيات ، أو نحو التجارب المحيلة إلى ذوات أخرى لها تيارات تجربة

أخرى ، وكذلك كل الأفعال المتجهة إلى الأشياء والوقائع بوجه عام (١). فيم أنها قد سارت في سبيل رد التجارب الشعورية إلى الذات ، فإنها لاتزال مطبوعة بطابع تصورى مجرد واضح : ففكرة الماهيات تعود بنا إلى الصور الأفلاطونية ، وهذا إمعان في التجريد ، مع أننا نريد الوصول إلى العيني المتقوم قدر المستطاع ؛ ونصيب الموضوع كبير يكاد يتساوى مع نصيب الذات ، إذ يحاول هسرل أن يرد إلى الأفعال الباطنة الاتجاه تلك العالية الاتجاه ؛ والتجربة المحيلة ذات طابع عقلى واضح ، فلا تكاد العاطفة أن تلعب فيها دوراً ظاهراً أو رئيسياً على الأقل .

أما نحن فنرفض هذه المشكلة على أساس أنها تتصل بالوجود الفزياني لا بالوجود الذاتي ، فلا معنى لها بالنسبة إلى هذا الأخير ، لأن التجربة فيه ، إن كان بها إحالة ، وفيها فعلا إحالة ، فتلك الإحالة من الذات إلى الذات ، ولا معنى بعد للإنقسام إلى ذات وموضوع ؛ فضلا عن أنها تجربة مباشرة ، فيها يتم إدراك الذات نفسها بلا واسطة من صور حسية أو كليات . والواقع أن الصور الحسية ، والـكليات المركبة عنها ، لا مجال لها إلا حيث نفرق بين داخل وخارج أو ذات وموضوع ؛ فلا مجال لها إذن فى إدراك الذات لنفسها . والإدراك بواسطة الوجدان يتم وفقاً للمقولات الثمانى عشرة التي عرضناها ، بمعنى أن الوجود الذاتى يدركه الوجدان على هذه الانحاء الثمانية عشر ، وإليها يمكن أن ترد جميع الأحوال أو الأفعال التي يعانيها هذا الوجود الذاتى . والوجدان بهذا يكوِّن عالماً للإدراك يختلف تماماً عن عالم الإدراك الذي يكونه العقل. ولكن هل معنى هذا أن ثمت عالمين للإدراك مستقلين تمام الاستقلال ؟ كلا ، وإنما عالم الإدراك العقلي وسيلة في خدمة عالم الإدراك الوجدانى ، وبهذا المعنى نود أن نفهم ما ينسب إلى العقل من وظيفة إيجاد الأدوات والآلات . فنحن نفهم هذا على أن العقل يختص عمله بالوجود

<sup>(</sup>۱) راجع إدموند هسرل : «أفكارلتكوين ظاهريات خالصة وفلسفة ظاهرياتية»  $-\infty$  .  $-\infty$  . وراجع رسالتنا : « مشكلة الموت » ص  $-\infty$  .  $-\infty$  .  $-\infty$ 

الفزيائى ، والوجود الذاتى يتحقى ما به من إمكانيات فى العالم ، أى فى الوجود الفزيائى بأن يتخذ من الأشياء أدوات للتحقيق ، فالفعل إذن هو الذى يصنع هذه الأدوات ، وهو من أجل هذا فى خدمة الوجود الذاتى ؛ فالعالم العقلى إذن مهيأ لخدمة العالم الوجدانى . والخطأ الأكبر يأتى من جعل العبد سيداً ، وهنا جعل العقل الحسكم الأول فى كل وجود : فزيائى وذاتى على السواء . وهذا فى الواقع هو ما عمله الفلاسفة غير الوجوديين ممن أفنوا الذات فى الموضوع ، وحكموا العقل فى كل ميدان ، مما أفسد إدراك الوجود الحقيقى .

ولا يجب أن يفهم موقفنا من العقل على أنه موقف تحقير لشأنه . بل بالعكس تماماً . إنما نحن نريد التفرقة الدقيقة بين ميدانه وميدان غيره ، وليس في هذه التفرقة مطلقاً أى معنى من معانى التقويم ؛ وكل ما هناك أننا نحول دون طغيانه على ميدان غيره ، ونازمه حدوده التي ليس له أن يتعداها في الإدراك . والأصل في هذه التفرقة تفرقتنا الأولى بين الوجود الذاتي والوجود الفزيائي : فالأول ميدان الوجدان ، والثانى ميدان العقل . فليكن هذا تنبيها أولاً وأخيراً .

أما عن تحديد طبيعة الوجدان من الناحية الفسيولوجية ، وهل هناك حقاً ملكة قائمة بذاتها من هذا النوع – فأمر لا نحسبنا بحاجة إلى الحوض فيه . أولا لأن تحديد المراكز العقلية جسمانياً قد ثبت أنه مستحيل ، وكل ما قيل في هذا الصدد لا يتجاوز الاحساسات ، وفضلا عن هذا فلا زال أمرها هي أيضاً من تحديد مراكزها محوطاً بكل غموض . وإذا كان الأمر كذلك بالنسبة إلى الإحساسات ، وهي آثار لمؤثرات خارجية ، فإ بالك بالوجدان وليس فيه تأثير من خارج على هذا النحو! أما فكرة الملكات ففكرة عتيقة قد عُني عليها من زمان بعيد، فلا معنى بعد هذا لإثارتها بالنسبة إلى الوجدان.

ومنطق الوجدان منطق التوتر . ولذا نرفض مبدأ عدم التناقض الذي

يقوم علبه المنطق العقلي ، بالنسبة إلى الوجود الذاتي . لأن هذا المنطق العقليَ لا ينطبق إلا على الوجود الفزيائي . ذلك أن العقل في بحثه الفزيائي يميل دائمًاً إلى نشدان الهوية في كل ما يتناوله ، كما أوضح ذلك إميل مايرسون (١) ومن هنا جعل مبدأ الهوية (أو الذاتية كما يترجم أحيانا) أو عدم التناقض المعيار لـكل تقويم منطقي . ومن الواضح أن هذا المبدأ قد أخفق في كل ما يدخله الزمان ، ولم ينجح خصوصاً إلا في العلوم الخارجة عن الزمان ، وعلى رأسها الرياضيات ؛ ولهذا سعت العلوم الفزيائية إلى التشبه بها وصوغ قوانينها في صيغ رياضية ، لـكي ينطبق هذا المبدأ على حقّائقها . وهذا قد أدى فى الواقع إلى إفساد العلوم الفزيائية وبُعْدها عن تصوير الواقع المتغير مما بينه نقدة العلم مثل بونكاريه ودوهم وإدوار لوروا ، على اختلافٍ فى وجهة النظر . والعلة فى هذا أن مبدأ الهوية أو الذاتية لا ينطبق ، ولايمكنَّ أن ينطبق ، إلا على الأشياء التي لا يدخلها الزمان ، فما دمنا نحسب للزمانُ حساباً في العلوم الفزيائية فلا سبيل إلى اتخاذ هذا المنطق القائم عليه في إدراك الواقع . وإذا كان هيجل قد خطا خطوة واسعة في سبيل وضع منطق يقوم على التقابل ، فإن اتجاهه العقلي قد جعله ينشد نوعاً من الهوية وعدم التناقض ، مما عبر عنه في فكرة « الرفع» التي بينا أنها الفكرة السائلة عنده ، ونقدناها في الفصل الأول على أساس أنها تناقض مبدأ الديالكتيك لديه هو نفسه .

أما المنطق الذى نقول به فلا يقول برفع مطلقاً ، بل بالعكس : يحتفظ للتقابل بكل حدته وتوتره ؛ ولذا فضلنا تسميته باسم «منطق التوتر» . وتبعاً لهذا فإن المقولة الثالثة من كل ثالوث مقولات ، أى وحدة التوتر ، هي المعيار الأصلى والمبدأ الرئيسي الذى يقوم عليه هذا المنطق الجديد .

وليس الحجال هنا مجال تفصيل هذا المنطق وكيف يدرك على أساسه الوجود

<sup>(</sup>١) إميل مايرسون : « الهوية والواقع » ، خصوصاً ص ٣٠٠ ، ض ٣٠٠ ، باريس سنة ١٩٣٠ ؛ ٢٥٠ ، ٣١٠ .

الذاتى ؛ وما أقسامه ونتائجه التى نتوقع منها أن تكشف لنا عن طبيعة هذا الوجود الذاتى كما هى فى حقيقتها وواقعها . فهذا بحث نرجو أن نقوم به قسماً من أقسام مذهبنا فى الوجود ، هذا المذهب الذى لا نعرض هنا فى هذا البحث غير مقدماته والحطوط الرئيسية العامة التى يتسم بها ، بعد أن عرضنا فى «مشكلة الموت» أصوله التاريخية . وإلى أن يتم هذا البحث فى المنطق الجديد ، نجتزىء بذكر الأصول العامة التى يقوم عليها .

أول هذه الأصول أن الزمان عنصر جوهرى مقوم للوجود ؛ فيجب بالتالىأن يكون داخلا فى التقويم المنطقى للحقيقة الوجودية . والزمان معناه التناهى ؛ والتناهى يعبر عنه العدم ؛ والعدم كما قلنا عنصر مكون للوجود منذ كينونته ، ، فهو داخل وذن فى تركيبه الجوهرى . فالمنطق لا بد أن يقوم إذن على أصل آخر وإن كان ذلك نتيجة للأصل الأول ، ألا وهو الزمان ، حتى ليمكن أن يعدا شيئاً واحدا ؛ والعدم معناه اللاوجود – وإن كان ذلك بالمعنى الإيجابى – ، فإذا كان إذن عنصراً مكوناً لجوهر الوجود، فالوجود واللاوجود واللاوجود واللاوجود ألوجود فى موضوع واحد هو مانسميه بالتوتر . والتوتر إذن هو طابع الوجود الذاتى . ولذا كان منطق هذا الوجود منطق التوتر .

والتوتر إذن نقيض الحوية: لأن هذه تنشد المتساوى والمؤتلف، والتوتر يقصد اللامتساوى والمختلف. ذلك أن منطق الهوية يميل إلى جعل الصلة بين الموضوع والمحمول صلمة مساواة أو ما يقرب مها، مما وجد صورته العليا في المنطق الرياضي الذي أحال القضايا الحملية إلى نسب للتساوى (أو اللاتشاوى في القضايا السالبة) ؛ ولم يكن في وسعه في الواقع أن ينتهي إلى غير هذا المنطق الرياضي ، ما دام المبدأ الذي يقوم عليه هو الهوية ، وهو مبدأ كما قلنا تقوم عليه الرياضيات : فهو إذن نتيجة طبيعية لوضع المنطق مبدأ كما قلنا تقوم عليه الرياضيات : فهو إذن نتيجة طبيعية لوضع المنطق

على أساس هذا المبدأ . والمحاولات التي قام بها بعض الفلاسفة المعنيين بالمنطق من أجل بيان ماهية الحمل في القضية قد أخفقت كلها في إدراكها لأنها ابتدأت من نفس المقدمة ، أعنى مبدأ الهوية (أو الذاتية) ، وحاولت على أساسها أن تصل إلى تفسير الحمل الواقعي ، لا ذلك الحمل المجرد الموجود خصوصاً في الرياضيات . ولعل أشهر هذه المحاولات محاولة كنَّت ، التي انتهت به إلى التفرقة بين قضايا تحليلية وقضايا تركيبية ؛ والأولى هي التي لا تحتاج إلا إلى مبدأ الهوية أو عدم التناقض ، أما الثانية فتحتاج إلى مبدأ آخر (١). أما ما هو هذا المبدأ « الآخر » فلم يستطع كنت أن يبينه، فاكتنى بأن قال إن هناك مصدراً هو التجربة أو المعرفة القبلية منه نستمد هذه الأحكام ، دون أن يدلنا على « مبدأ » تقوم عليه . وبهذا كان لـكنت الفضل في إحداث أزمة فى مسألة الحمل المنطقى ؛ ولـكنه لم يستطع أن يحلها ، وما كان فى وسعه ذلك ، لأنه ظل ينظر إلى المنطق على أساس أنه يقوم بالضرورة فى أصله على فكرة الهوية ومبدأ عدم التناقض . أما نحن فنستطيع أن نحل المشكلة ، بالنسبة إلى المنطق الوجـودى ، على أساس القول بمبدأ التوتر بحسبانه مبدأ المنطق الوجودى . والحمل فى القضايا الوجودية ــ التى تقرب مما يسميه كنت القضايا التركيبية ـ يقوم إذن على التوتر ، بمعنى أنه : نسبة جامعة بين طرفي الوجود واللاوجود . وبهذا التعريف الجديد لمعني الحمل نحل مشكلته التي آثارها السوفسطائيون بكل وضوح ضد الإيليين ، ولم تستطع المذاهب التالية عند أفلاطون وأرسطو ، ولا في العصر الحديث أن تحلها ، لأنها استمرت على القول بمبدأ الهوية .

ولنتعمق قليلاً معنى الحمل كما عرفناه هنا ، حتى نستخلص بعض النتائج العامة التى سنصل إليها عن طريق منطق التوتر . لقد قلنا إنه نسبة جامعة بين طرفى الوجود واللاوجود ، ولنوضح هذا قائلين أولاً إنه يجب آلا يفهم من

<sup>(</sup>١) راجع خصوصاً : « مقدمة إلى كل سيتافيزيقا مستقبلة » ؟ ؟ ، ٣ . م ي ١ ج ص ٢٠ ، نشرة فورليندر ، ليبتسج سنة ١٩٢١ .

قولنا « بين طرفين» أن هذين هما الموضوع والمحمول كما يفهمهما المنطق العقلي : إذ نحن لا نجزىء الحكم إلى حدود منفصلة نربط بينها برابطة . بل الحكم عندنا : فعل واحد ، يعبر عن وحدة ، هي الحال الوجودية . والخطأ الأكبر الذى وقع فيه المنطق العقلي هو أنه جعل الحكم أجزاء ، وزعم بالتالى أن ثمت شيئاً «يضاف» إلى آخر ؛ ومن مجر د الإضافة يتركب كائن أو موجود أوصفة وجودية الخ؛ فمثلا بإضافة المنطق إلى الحيوانية يتكون الإنسان. ونظن أنه لا شيء أبعد عن تصوير الواقع من مثل هذا الحكم : إذ الموجود أو الصفة الوجودية ليس مجموعة مقادير يضاف بعضها إلى بعض ليتكون منها شيء ، وإلا لـكان في ذلك أوهـام " عدة ، أوَّلها أن الجمع لا يتم في الرياضيات إلا بين وحدات من نوع واحد ، ونحن هنا نضيف مقادير من أنواع مختلفة ، لأن الحيوانية غير النطق من حيث النوع . فحتى من وجهة نظر الرياضيات ــ التي اتخذوها هنا نموذجهم في فهم القضايا أياً كانت ــ لا يصح هذا الجمع . وثانيها أن جمع الأشياء لا يتكون عنه مركب جديد مختلف عن الأصل في جوهره ، بينًا نحن نرى هنا أن الإنسان يختلف في جوهره عن الحيوان وعن النطق ، فأى جمع بينهما لن يوَّدى بنا إلى مفهوم الإنسان . ولعل هذا هو الذي أثار بعض المناطقة المعاصرين على نظريةً الحكم كما عرضها المنطق التقليدى ، وجعلته يقول إن الحكم عملية واحدة أولية وليست مركبة من تصورات ، بل التصورات هي النّي تتركب من أحكام . فني هذا شعور مهم بأن تصور الحكم على أنه عملية جمع مقادير ، هي هنــا التصورات ، تصور خطأ شنيع الحطأ . ولـكنه خطأ مفهوم من وجهة نظر المنطق القائم على مبدأ الهوية ، لأَن الأمر قد انحل عنده إلى مقادير ، و صار النموذج الأعلى عنده الوجود الرياضي . وإذا كان الأمر هكذا، فلم لا يتصور الحكم على هذا النحو ؟ والواقع أن من أدركوا خطأ هذا التصور لم يستطيعوا أن يعللوا السرفيه ، وعلى أى أساس قالوا بتعريفهم الجديد للحكم . أما نحن فنستطيع بسهولة أن نعلل الخطأ على أساس مبدأ التوتر . فالتوتّر لا يتكون بالإضافة والجمع ، وإنما هو حال واحدة يلبسها الوجود

دفعة واحدة ، أو هو تركيب ( لا من أجزاء ) واحد هو والبساطة سيان من حيث عدم التجزئة ، أو بعبارة أدق من هذا كله : هو وحدة من الوجود واللاوجود لا تقبل التجزئة بحال . ولا يجدى الخصوم نفعاً أن يقولوا إن القسمة هنا عقلية ، لأنه إما أن تدل على معنى ، وذلك لن يكون إلا بأن ثمت أجزاء بالفعل ، وإما أن لا تدل على معنى ، فتكون تناقضاً في الحدود لا مبرر له .

وإلى جانب القول بالوحدة فى الحكم ، يقول لنا تعريفنا للحمل إنه نسبة من الوجود واللاوجود . فما معنى هذا ؟

إن اللاوجود أو العدم كما رأينا من قبل هو الشرط الضرورى للتحقق ، والتحقق هو الانتقال من الإمكان الى الواقع ، أو من القوة إلى الفعل ، والفعل هو إيجاد شيء لم يكن ، وهذا هو الحلق . وعلى ضوء هذا نستطيع أن نفهم وظيفة الحمل : فإذا كان التحقق مزيجاً من الوجود واللاوجود ، والتحقق هو الفعل ، والفعل هو الحلق ، فإن الحمل إذن هو التحقق منظوراً إليه من ناحية القول أو اللوغوس ؛ وعلى هذا فإنه لما كان التحقق خلقاً ، فالحمل يدل على الحلق ، أو بعبارة أخرى يتضمن الجدة ، لأن الجدة ليس فالحمل يدل على الحلق ، والنتيجة لهذا إذن أن الحكم تعبير عن جدة فى الوجود . وهذا هو المعنى الذي فهم به كنت القضايا التركيبية ، وإن كان ذلك بطريقة غامضة ناقصة دون أن يستطيع تفسير الأصل فى هذه الجدة كالاحظنا من قبل ،

وبفكرة الجدة هذه نستطيع أن ننقذ المنطق من تحصيل الحاصل الذي تردى فيه حتى الآن. فأحكامه التحليلية لم تكن في الواقع غير تكرار عابث وتحصيل حاصل مستمر ، ولهذا كان يدور على نفسه باستمرار دون أن يستطيع الحروج من دائرة الفكر المجرد والتصورات الحالصة إلى دائرة الوجود والواقع ، مما كان سبباً في الحملات العنيفة التي وجهت ضده ، وخصوصاً فيا يتصل بالأحكام والا قيسة. فالأولى اتهمت بتحصيل الحاصل ،

والثانية بالدور ؛ والمدلول واحد وإن اختلفت التسمية بحسب اختلاف الأحكام عن الأقيسة . أما بنظريتنا هذه ، وبوضع المنطق على مبدأ التوتر فإن في الوسع أن نفسر الأحكام على أنها تتضمن جدة ، وكذلك القياس . ومسألة اتفاق الفكر مع نفسه ، وهي مسألة المنطق العقلي كله ، يجب إذن أن نلغيها ، ونستبدل بها مسألة أخرى هي توثر الوجود مع ذاته الخالقة باستمرار .

وتبعاً لهذا نقسم نحن الأحكام إلى نوعين: أحكام وجودية ، وأحكام هوية ، وهو تقسيم قد يشابه تقسيم كنت إلى أحكام تركيبية وأخرى تحليلية. فالأحكام الهدوية هي القائمة على مبدأ الهوية والتي لا نقوم فيها بأكثر من نسبة صفة إلى موضوع يتصف بهذه الصفة ونقيضها ، فعملية الحكم هنا عملية عزل للصفات الداخلة في مفهوم الموضوع لإبرازها في منطوق . ولا قيمة لهدفه العملية من الناحية الوجودية لأنها لا تأتينا بجديد يدلنا على توتر وجودي ، إنما قيمتها من الناحية العقلية أو اللغوية فحسب ، وكوسيلة لفض ما في دخل المفهوم المرموز له بلفظ : ولذا كان نوعاً من التحليل العقلي أو اللغوي لا أكثر ، ومن هنا أصاب كنت في تسميته باسم الأحكام الوجودية فهي المعبرة عن واقع أو حال يكون فيها الوجود د فعة واحدة ، وكأنه مكون "لوحدة هي حاله في لحظة ما من الزمان .

غير أن هذا التقسيم ليس تقسيماً إلى شطرين منفصلين ينتسب إلى كل مهما قد ر معين من الأحكام. وإنما هو تقسيم لوجهة النظر إلى حكم واحد بعينه : فإذا نظر إليه من الناحية الوجودية كان حكماً وجودياً ، ومن الناحية العقلية كان هوياً . فإذا قلنا مثلا سقر اط فان ، ونظرنا إلى الحكم من الناحية الوجودية فهمناه على أن حالة الفناء حال وجودية أو تركيب وجودى لسقر اط . والأمر يتوقف بعد على زمانية الحكم من حيث تعيين مدى هذا الفناء . ولذا فإننا نقسم الأحكام من الناحية الوجودية من حيث «الزمانية» ، بدلا من تقسيمها

فى المنطق العقلى من حيث الجهة . وعلى هذا تنقسم الأحكام الوجودية من حيث الزمانية إلى ثلاثة أقسام : أحكام حضور ، ومضيى ، واستقبال ، وهذا التقسيم يوازى شيئاً ما تقسيم كننت للجهة أو الكيفية : فالواقعية تناظر الحضور ، والضرورة تناظر المضيى ، والإمكان يناظر الاستقبال . ولكن هذا التشابه ظاهرى غير مقصود : لأن الواقعية عند كننت واقعية عقلية ، بينا الحضور عندنا وجودى يدل على كون الأشياء متحققة بالفعل . والأمر كذلك بالنسبة إلى كل من الضرورة والمضى أو الإمكان والاستقبال . إذ المضى معناه هنا أن شيئاً ممكناً قد تم تحققه ولم يعد بعد حاضراً . والاستقبال يدل على إمكانية لم يأن بعد تحققها . وهذا واضح لبيان الفارق الهائل بين ما نقصده نحن وما يقصده كنت .

ومن الحلى تبعاً لهذا إذن أن الصلة بين الموضوع والمحمول ليست صلة تداخل أو تضمن كما يقول المنطق العقلى . فهذا لا يمكن أن يقال إلا بالنسبة إلى تلك النظرة إلى كل من الموضوع والمحمول على أنه مجموعة أفراد أو صفات يندرج تحبها شيء ما ، وهي نظرة كمية ، ولذا كان هاملتون على صواب في قولمه بكم المحمول ، تبعاً لهذه النظرة . إذ لا معني مطلقاً لتفرقة بين الموضوع والمحمول من هذه الناحية ، ما دمت تنظر إلى الأول على أنه مجموعة من أفراد أو صفات ، خصوصاً إذا لا حظنا أنه يكاد من الممكن دائماً أن يحل أحدهما مجل الآخر ، بمعني أن أي موضوع قد يصلح أن يكون محمولا ، كما أن أي محمولا ، كما أن أي محمولا ، كما أن أي محمول قد يصلح أن يكون موضوعاً ؛ وكأن الأمر يتوقف إذن عند خصوم هذه النظرية ، نظرية كم المحمول ، على شيء عرضي يتوقف إذن عند خصوم هذه النظرية ، نظرية كم المحمول ، على شيء عرضي ومن الواضح أن هذا الوضع مسألة لغوية أكثر منها أي شيء آخر ، وبالاحرى لا تتصل بالناحية الوجودية أدنى اتصال .

إنما الصلة في نظرنا صلة وحدة متوترة تمثل حالاً واحدة الوجود ليس فيها أى معنى من معانى الكم. فالصلة بين ''سقراط'' وبين''فان '' في المثال السابق

صلة حال وجودية فيها سقراط بوصفه موجوداً متصف بها ، واتصافه بها ليس زائداً على ذاته ، بـل صفة من عين ماهيته . فالصلة إذن بين الموضوع والمحمول هي صلة اتصاف بحال وجودية يكون فيها الموضوع ، ويعبر عن مدلولها المحمول . ولكن الحكم على هذا النحو ناقص ، لحلوه من الزمانية ؛ ولذا يجب أن نتمه قائلين : سقراط فان حاضراً ، أو ماضياً ، أو مستقبلا ، وفقاً للأحوال : فحين وفاته مباشرة نقول إن : سقراط فان حاضراً ، وبعد وفاته نقول : سقراط فان حاضراً ، وقبل وفاته وابان حياته نقول : سقراط فان مستقبلاً . وهذه الزمانية ملحوظة في كل حكم ، وإن لم تكن دائماً ملفوظة ؛ ولا معنى مطلقاً لاستبعادها ، إذ سيكون الحكم حينئذ ناقصاً غير مفهوم بوضوح ، بل وأكثر من هذا لن يكون خليقاً بعد باسم الحكم من الناحية العقلية ، ولكنه لا يقبل من الناحية الوجودية . إذ كل وجود من الناحية العقلية ، ولكنه لا يقبل من الناحية الوجودية . إذ كل وجود يقتضى الزمان ، ولا بد أن يكون مكيفاً بآن من آناته ، أما الأحكام غير المكيفة بزمان ، مثل الأحكام الرياضية ، فليست أحكاماً وجودية غير المكيفة بزمان ، مثل الأحكام هوية مجردة عن الوجود .

أما تقسيم القضية من حيث الكم فلا يعنى الأحكام الوجودية في شيء ، لأن هذه لا تنظر كما قلنا إلى الموضوع أو المحمول أنه ذو كم . والواقع أن التقسيم من حيث الكم لا يفهم إلا بالنسبة إلى الأحكام الهوية التي تنظر إلى الحدود على أنها مجموعات من صفات أو أفراد ، والمسألة بعد مسألة وحصائية لا تتعلق بالوجود ، فلا معنى للحديث عنها بالنسبة إلى القضايا أو الأحكام الوجودية . ويالتالى لا مجال للتحدث عن الاستغراق ، إذ هو متصل بالكم وحده .

ولكن الأمر على غير هذا بالنسبة إلى التقسيم الثالث للأحكام ، أعنى من حيث الكيف . فإن فكرة السلب فكرة رئيسية فى شرح الوجود ، وهى التعبير اللفظى أو العقلى عن العدم الذى قلنا عنه إنه عنصر جوهرى مقوم

للوجود منذ كينونته . ولكننا نعطى للسلب معنى أعمق وأخصب مما يقصده منه المنطق العقلي . إذ هو ينظر إليه على أنه مجرد عدم التوافق بين المجمول والموضوع . أما منطق التوتر فيفهمه أولاً على أن كل وجود تنقصه إمكانيات لم تتحقق ، وهذا النقص يعبر عنه بحكم سلبي . فإذا قلنا مثلا : سقراط ليس طبيباً، فمعنى هذا أن ثمت إمكانية هي الطب لم تتحقق بالنسبة إلى سقراط، وتحققت بــدلا منها فلسفة مثلا ، فكان فيلسوفاً لا طبيباً . فهنا إذن نقص فى التحقيق ، وهذا النقص هو العدم ، والعدم يعبر عنه بالسلب فى الأحكام. وعدم التحقق إما أن يكون مطلقاً أو مقيداً : فالمطلق هو الذي ينشأ عن استحالة الاتصاف بالحال الوجودية من جانب الموضوع لأن ماهيته ليس من بين إمكانياتها هذا الشيء ، كما نقول مثلا : سقراط ليس حجراً ؛ والمقيد هو الصادر عن التقيد بوصف وجودى دون آخر ، وكان من الممكن أن يتصف بهما معاً ، لأنهما إمكانيتان له كما فى قولنا السابق : سقراط ليس طبيباً ، فإن الطب بالنسبة إلى سقراط إمكانية ، ولـكنها إمكانية لم تتحقق . ولذا نستطيع أن نقسم السلب الوجودى إلى سلب مطلق ، هـو المدال على استحالة الوصف بالنسبة إلى الوجود الماهوى للذات المعينة ؛ وسلب مقيد ، هو الدال على الإمكانية غير المتحققة . وهذا السلب المقيد هو الجدير بالعناية حقاً ، وهو السلب الوجودى بمعنى الكلمة ، لذا يخلق بنا أن نحلله شيئاً . فنقول إن هذا السلب المقيد لا بد أن يكون مكيفاً بزمان ، إذ لا يمكن إطلاقه من الزمان كما هي الحال في السلب المطلق الذي قلنا عنه من أجل هذا إنه ليس وجودياً بمعنى الـكلمة . ذلك أن السلب للإمكان إما أن يكون بالنسبة إلى الماضي ، أو إلى الحاضر ، أو المستقبل . فإذا قلنا مثلا إبان حياة سقراط : سقراط ليس طبيباً ، فهذا مفهوم بالنسبة إلى الماضي والحاضر ، ولكنه لا ينطبق على المستقبل ، فمن يدرى لعله أن يصبح بعد طبيباً . وإذا قلنا عن طبيب كف عن مزاولة المهنة حالياً : إنه ليس طبيباً ( بعد ) ، فإن السلب يتعلق بالحضور وحده ؛ وإذا قلنا عن سقراط أو هذا الطبيب بعد أن ماتا : إنهما ليس طبيبين ، فهذا السلب يتصل بالمستقبل وحده بالنسبة إلى الطبيب ، ويتعلق بالمستقبل والماضى بالنسبة إلى سقراط ، والحاضر والمستقبل بالنسبة إلى كليهما معا . فعلينا إذن فى بيان مفهوم السلب وتقسيم القضية أوالحكم من حيث السلب أن نراغى هذه الزمانية ، التى بغيرها لا يكون الحكم وجودياً حقاً . ولذا فنحن نرى من الحير أن تذكر الزمانية صراحة فى منطوق الأحكام حتى تكون كاملة التعبير الوجودى . ونظن أن تحليل السلب على هذا الوجه نيه إيضاح كاف لوظيفته ، وإزالة للإشكالات العديدة التى أثارها المنطق العقلى حوله دون جدوى .

والسلب عندنا ليس مجرد نبى للتعين خالص ، كما يزعم المنطق العقلى ؛ إنما هو فى مرتبة من التعين لا تقل عن مرتبة الإيجاب كثيراً ، إن لم تكن تساويها . فكنت مثلا يزعم أنه « ليس فى وسع امرىء أن يفكر فى السلب متعيناً ، إلا إذا أقام ذلك على المقابل الإيجابى له . فالذين ولدوا عميانا لا يمكن أن تكون لديهم أية فكرة عن الظلمة ، لأنه ليست لديهم أية فكرة عن النور . والمتوحش لا يعرف شيئاً عن الفقر ، لأنه لا يدرى ما الثراء . والجهال ليس عندهم أى تصور للمعرفة ، الخ . وعلى هذا فكل التصورات السالبة مشتقة ؛ والوقائع (أى الإيجابيات) هى التي تحتوى على المعلومات أو المبادة إن صح هذا التعبير ، أو المضمون المتعالى ، لأمر منظوراً إليه من ناحية واحدة ، أى من ناحية أن الظلمة والفقر والجهل لا تدرك إلا بأضدادها ، بسيها هذه الأضداد تدرك بداتها . فالواقع أنه لا واحد منها ولا مضاده يمكن أن يدرك مستقلا عن الآخر . فكما أن للتراء فى ذاته . والأمر كذلك فى بقية الأمثلة التى أوردها . فعلى أى شىء للتراء فى ذاته . والأمر كذلك فى بقية الأمثلة التى أوردها . فعلى أى شىء

<sup>(</sup>١) كنت : « نقد العقل المجرد » ، ط ١ ، ٥٧٥ = ط ب ، ٣٠٠ .

يدل هذا ؟ على أن مرتبة السلب كمرتبة الإيجاب فى التعيين سواء بسواء، وعلى أنه ليس بصحيح إذن أن أحدهما مشتق والآخر أصيل .

وشرح هذا من الناحية الوجودية يسير . إذ الوجود كما قلنا نسيج الأضداد؛ والمتقابلات تكوّن وحدات لا انفصام فيها بين الضد والآخر ، والتجريد وحده هو الذي يجعلنا نعزل ضداً عن ضده ؛ أما واقع الوجود فلا يسمح بشيء من هذا على الاطلاق. وقولى ''سقراط ليس طبيباً'' ، فيه من التعين الوجودي بقدر ما في قولي : "سقراط فيلسوف"، لأن الأمر يتوقف كله على سؤال السائل : فإن كان يريد أن يعرف صلة سقراط بالطب ، كان الجواب له : سقراط ليس طبيباً ؛ وإذا كان يبغى أن يعلم صلة سقراط بالفلسفة ، فالجواب : سقراط فيلسوف . وكل حكم أو قضيَّة فلا بد أن يكون جواباً عن سؤال موضوع أو مفترض وضعه . وفي كلتا الحالتين سقراط قد تعين وجودياً : وفى وسعى بعُد أن أقيم من النتائج الوجودية ما يتفق وهذا الحكم . فكأن السلب والإيجاب إذن تعبير ان مختلفان عن شيء واحد ، هو طبيعة الشيء المسئول عنه ، وكلاهما على درجة واحدة من الحقيقة الوجودية بالنسبة إلى هذه الطبيعة . فلا محل بعد هذا لجعل الواحد أصلا والآخر مشتقاً . والواقع أن كل إيجاب جوابٌ عن سلب ، وكلَّ سلبِ جوابٌ عن إيجاب ؛ إنَّمَا الايجاز في التعبير ، وما طبع عليه الفكر الإنسساني من رغبة في الاقتصاد في التعبير والفكر معاً ، هو الَّذي يجعلنا لا نصرح بالسوأل في كلتا الحالتين ، وإن كنا نميل ــ لسبب لا أساس له من ناحية الوجود ــ أن نصور الأمر وكأن السلب لا يقوم إلا على أساس إيجاب، والعكس ليس كذلك ، مع أن الأمر واحد تماماً في كلا الحالين . أما الأصل في هذا الميل فيمكن أَنّ نرده إلى طبيعة العقل والمنطق العقلي من حيث قيامهما على مبدأ الهوية ، إذ أن هذا المبدأ ينحو نحو الهوية ويتجنب الاختلاف ، والسلب تعبير عن إختلاف، ولذا يحاول تجنب السلب بأن يرده إلى الإيجاب المعبر عن الهوية ، زاعماً ، أو متوهماً ، أن في هذا نقصاً لقدر السلب من الناجية الوجودية ، وهو وهم لا يقوم على أي أساس من تلك الناحية .

ومن الواضح بعد هذا أن الاستدلال ، خصوصاً القياسي منه ، يجب أن ينظر إليه بنظرة أخرى ، إن كان لنا بعُـد الحُثَّق في الإبقاء عليه كما وضعه المنطق العقلي . فإن مبدأ القياس بحسب هذا المنطق هو أن ما يحمل على الكل يحمل على الجزء الداخل تحته ، وبالطريقة عيها ، أي سلباً أو إيجاباً . ولكننا قد استبعدنا فكرة الكلية والجزئية من الناحية الوجودية ، فليس في الوسع بعُـد الأخـُـذ بالقياس قائماً على هذا المبدأ.والمبادىء الأخرى التي وضعت له ، كتلك التي وضعها كنت وهاملتون ، لا تختلف بوجه عام عن هذا المبدأ . والعلة فى هذا أن القياس قُد أخيذ نموذجه من البراهين الرياضية الحاصة بالمساواة في صورتهـا العليا: ١ = ٣ ، ٣ = ٥ ، ٠٠ = ٥ . ومن هنا أمكن أن تصاغ أشكال الأقيسة على أساسي رياضي ، مما يبدو ظاهراً من إمكانالتعبير عنها بأشكال هندسية . بل إن اسم القياس مأخوذ من الرياضة في اليونانية ، إذ معنى الكلمة συλλογισμός في هذه اللغة : « العد ، الحساب، الجمع » . فلما كان الوجود الحقيقي أبعد ما يكون عن عالم الرياضة ، فمن الواضح أنه ليس في الوسع الأخذ ، في المنطق الوجودي ، بنظرية القياس هاتيك . وفي هذا تفسير لما لاحظه نقاد القياس ، من أنه يدور حول نفسه ، كما فى الرياضيات تماماً ، ومن أنه لا صلة له بالواقع الوجودى ، وإن كان هذا النقد يقوم على أساس فكرة عن الوجود تختلف عن فكرتنا نحن هنا .

ومن هذا العرض الإجالى العام لبعض النتائج التى سيأتى بها المنطق الوجودى الذى ندعو إلى إيجاده يتبين لنا أن تمت فارقاً هائلا بين هذا المنطق والمنطق العقلي وأنّه وإن شابه فى الظاهر بعضاً من المحاولات التى قامت لإيجاد منطق وجودى ، وعلى رأسها محاولة هيجل الرائعة ، فإن الفارق لا يزال أيضاً كبيراً بين هذه المحاولات وما ندعو إليه . وهذا لأن العامل الأساسى الأكبر فى تكوين هذا المنطق الوجودى الذى نريد إيجاده هو فكرة الزمان ؛ وقد رأينا بإيجاز كيف أن الزمانية يجب أن تدخل فى كل تقسيم للأحكام ، وأن يعبر عنها صراحة أو يفهم وجودها ضمنا ويحسب له كل حساب . وأنواع المنطق التى

وضعت حتى الآن – ابتداء من منطق أرسطو حتى منطق هيجل والمنطق الرياضي المعاصر – لم تحسب للزمان أى حساب ، ومن هنا كان إخفاقها في الانطباق على الوجود ، لأن الوجود يقتضى الزمان عنصراً مكونًا بلوهره فإذا استبعدناه من المنطق ، فقد استبعدنا انطباق هدذا المنطق على الوجود الحقيقي . ولا أدل عسلى استبعادهم للزمان من وضعهم للمنطق على أساس الرياضة ، مع أن الرياضة تجريد صرف ، لا تتعين بالزمان إطلاقاً ، بل تطرده من كل ما يخضع لها . فهل من عجب بعد هذا أن يخفق هذا المنطق كل هذا الإخفاق الشنيع في الانطباق على الواقع ؟

فبإدخال الزمانية في المنطق ندخل التوتر والحلق: التوتر لأنه الجمع بين السلب والإيجاب ، والسلب معناه الوجودي العدم ، والعدم مصدره التناهي، والتناهي أصله الزمان ، فالسلب ناشيء إذن عن الزمان ؛ والعدم أيضاً شرط التحقق في الوجود ، لأن التعين لا يتم إلا بالسلب والتحديد ، وهذا هو العدم ، فالعدم إذن شرط للإيجاب ؛ والتوتر إذن ناشيء عن الزمان . أما الحلق فلأن الزمان أصل العدم ، والعدم شرط الوجود ، فالزمان إذن أصل لشرط الوجود ، والوجود هنا تحقيق الإمكان ، والتحقيق فعل ، فالوجود ، بهذا ، فعل ؛ والفعل خلق ، لأنه نقل للإمكان إلى الواقع ، ففيه إيجاد في الواقع لشيء كان ممكنا ولكنه لم يكن واقعاً ، وإذن الوجود خلق ؛ وإذن الزمان أصل لشرط الحلق ، وفي كلمة واحدة : الزمان خالق ، أو بعبارة أدق فاعل في إحداث فعل الحلق وشرط لتحققه ، وهو هكذا من بعبارة أدق فاعل في إحداث فعل الحلق وشرط لتحققه ، وهو هكذا من حيث كونه أصل العدم ، أي أصل التناهي . فالزمان بوصفه تناهياً إذن حيد في ما أو بعبارة أخرى ، التناهي ، ومصدره الزمان ، خالق .

وهنا نصل إلى النقطة الحاسمة فى مذهبنا الوجودى . فقد تبين لنا من كل ما عرضناه ، سواء فى المقولات وفى المنطق ، أن الزمانية عامل جوهرى فى تكوين الوجود منظوراً إليه من هذه النواحى ، وعلى أساسها حاولنا أن نفسر

أحوال الوجود. وفى خلال هذا كله ربطناها بفكرتين: التوتر، والحلق؛ وفى الفقرة السابقة مباشرة أوضحنا العلة الوجودية لهذا الربط بين تلك الأفكار الثلاث. أما التوتر فقد كشفنا عنه بما فيه الكفاية فيما نظن، وبالنسبة إلى غرضنا من هذا البحث، وبتى علينا أن نتعمق معنى الخلق فى ارتباطه بالزمان.

والناس قد أدركوا من قديم الزمان أن العدم هو مُعقيد الصلة بين الزمان وبين الحلق ، وإن كانوا فهموا المسألة على أنحاء مختلفة كل الاختلاف ، يمكن مع هذا أن ترد في النهاية إلى اثنين : النظرة الفلسفية (اليونانية) ، والنظرة الدينية . أما الأولى فترى أن العدم ليس معناه الخاوَّ من كل وجود على أى نحو ، بل هو اللاوجود ، بمعنى عدم التعين ؛ فالهيولى الحالية من الصورة هي اللاوجود ، وحالها هذه عابرة ، لأنها حال انتقال ِ بين صورة تزول وأخرى تحل . والخلق تبعاً لهذا هو الانتقال من حالة التعين بصورة ، بالنسبة إلى الهيولى ، إلى حال الأخذ بصورة ما ؛ أى أنه التغير بالمعنى العام . وكل تغير لابد أن يتم بين طرفين يتعاقبان على موضوع غير معين . فلا يمكن إذن أن يجرى بين وجود وعدم ، بل من وجود إلى وجود ؛ إذ كل تغير يستلزم نقطة َ بُـدرِء وجودية ، فإذا قلنا بأن الحلق تغير ، فلايمكننا أن نفهمه على أنه انتقال من العدم المحض إلى الوجود ، لأن نقطة البدء الوجودية الضرورية فى كل تغير تعوزها حينذاك . ومن هنا قالت النظرة الفلسفية إن العدم لا يحدث عنه شيء، ولا مُخِلْقَ شيٌّء من المعدوم . وعلى العكس من هذا نرى النظرة الدينية تقول إن الخلق ، أو على الأقل فعل الخلق الأول الذي أوجد به الله الوجود ً ، يتم من العدم إلى الوجود ، العدم المطلق النافي لكل وجود ، على أى نحو كان هذا الوجود . وتبعاً لهذا تقول ، بعكس النظرة الفلسفية القديمة (اليونانية) ، إن كلما تُخلِق فقد تُخلِق عن العدم أولَ الحَكْق على الأقل. وكلتا النظرتين قد ربطت الحلق بالزمان، فقالت النظرة الفلسفية إن الزمان أزلى ، والحركة أزلية ، ما دام التغير أو الخلق أزليا؛ بينا قالت النظرة الدينية إنه مخلوق، لأن الحركة أو التغير حادث مخلوق.

واكمنه رَبُّطٌ خارجي محض ، ليس فيه أدنى بيان للصلة الإيجابية بين الزمان والخلق : إنما الزمان تابع لفعل الخلق ، بحسبان أنه مقياس للحركة ، الأزلية فى النظرة الأولى ، الحادثة فى النظرة الثانية . ولم توضح إحداها معنى العدم بوصفه عدماً ، ولذا لم يكن في وسع إحداهما أن تتبين المشاكل التي يثير هاتفسيرها له ، خصوصاً النظرة الدينية لأنها قالت به ، فكان عليها إذن أن توضح المقصود منه . وكل ما عنيت به النظرة الدينية هو المعدوم ، أى الأشياء فى حال العدم لا العدم نفسه ، كما هو ظاهر خصوصاً في علم الـكلام الإسلامي ، فى تـلك المشكلـة التي أثـيرت حـول : هـل المعـدوم شيء ، أو هـــو ليسب بشيء ؟ والأصل في إثبارتها مسألية الوجبود والمباهية ؛ فمسن قبال إن الوجود غير المناهية ، أمكنه تصور المناهية غير موجودة ، وسهاها في هذه الحال بالمعدومة ، أي غير المتحققة في الوجود أو بالوجود بعُد ؛ ومن قال إن الوجود عين الماهية ، قال إن المعدوم ليس بشيء . فالمعتزلة ، وهم الذين قــالوا بالرأى الأول ، ذهب أكـــثر شيوخها إلى أن الماهيات والذوات أشياء حالـتى وجـودها وعدمها ، بينا ذهب أبو الهذيل وأبو الحسين البصرى ( من المعتزلة ) والأشاعرة إلى أن المعدوم ليس بشيء وإلى أنه « قبل الوجود : نني محض وعدم صرف وليس بشيء ولا بذات» (١). وواضح أن هذا ليس بحثاً في العدم بوصفه العدم، بل في الأشياء حال عدمها. وشتان ما هما ! ولهذا لم يتبينوا الإشكالات العديدة التي يثيرها رأيهم هذا ، فمثلاً لم يتبينوا هذه الصعوبة في هذا التصور ، ألا وهي ، كما لاحظ هيدجر : « إذا كان الله يخلق من العدم ، فيجب أن يكون فى وسعه أن يكون على ارتباط وصلة « مع » العدم . ولـكن إذا كان الله هو الله ، فلا يمكنه أن يعرف العدم ، إذا كان صحيحاً أن « المطلق » يستبعد من ذاته كل ً نقص في

<sup>(</sup>١) فخر الدين الرازي: «الأربعين» ، ص ٥ ه ، طبع الهند سنة ١٣٥٣ هـ سنة ١٩٥٤ م . وراجع « المحصل » له أيضاً ، ص ٣٤ – ص ٤١ ، طبع مصر سنة ١٩٣٤ هـ = سنة ١٩٠٠ م .

الوجود » (۱). وتفسير هذا أن الله ، لكى يخلق من العدم ، لا بد أن يكون عارفاً بالعدم ، ومعرفته العدم توذن بنقص فيه ، ولكنه الكمال المطلق الحالى من كل نقص ، فهوإذن لا يعرف العدم ، وبالتالى لا يمكن أن يخلق من العدم. والقضية : معرفة العدم توذن بنقص فى العارف ، واضحة الصحة ، فإن شرف العلم بشرف الموضوع ، والعدم نقص فالعلم به فى مرتبة ناقصة ، فالعالم به ناقص الرتبة من حيث العلم وهو يتنافى مع النكمال المطلق ، إذ هذا يقتضى من ناحية العلم أن يكون علما فى مرتبة كاملة على الإطلاق . ولذا نجد أرسطو يجعل علم الله علما بذاته هو ، مرتبة كاملة على الإطلاق . ولذا نجد أرسطو يجعل علم الله علما بذاته هو ، لا بأى بشيء كان ، ونعته بأنه فكر الفكر وموضوع فكره ذاته. ( « ما بعد الطبيعة » م ١٢ ف ٩ ، ص ١٠٧٤ ب ، ٣١ – ٣٨ ) .

أما النظرة الفلسفية فكان مفهوماً ألا تتعمق معنى العدم ، لأنها تستبعده . لذا نراها تحاول تفسيره لا كها هو فى ذاته ، بل كيها يودى بها ذلك إلى إنكاره. فالنظرة القديمة (اليونانية) تحسبه بثلاثة معان ، أوضحها أرسطو («مابعه الطبيعة» م ١٤ ف ٢ ص ١٠٨٩ ، ٢٦ – ٢٨) ، وهى . اللاوجود تبعاً للمقولات ، واللاوجود بوصفه القوة فى مقابل الفعل . أما المعنى الأول فيقصد به السلب كها يفهم فى الحمل ، والثانى هو المعنى الوجوددى . والثانى قد توسع فيه أفلاطون إذ حسب الحطأ هو تصور اللاوجود («السفسطائى» ، ٢٦١ لموفون إذ حسب الحطأ هو تصور اللاوجود («السفسطائى» ، ٢٦١ وكالنانى . ولانانى . ولكنت (٢) خصوصاً قد قسم العدم إلى أربعة أنواع : (١) العدم كتصور خال من كل موضوع ؛ (٢) العدم كموضوع خال لتصور ما ؛ (٣) العدم كعيان خال ليس بذى موضوع ؛ (٤) العدم كموضوع خال ليس بذى

<sup>(</sup>١) هيدجر: « ما الميتافيزيقا » ص . ٤ (من الترجمة الفرنسية المذكورة) .

<sup>(</sup> r ) « نقد العقل الحجرد » : ط ا ۲۹۲ – ۳٤۸ .

تصور ؛ والأول هو الموجود الذهني ، والناني هوالعدم المعدول ، والنالث هو الموجود إلموهوم ، والرابع هو العدم السالب . وظاهر من هذا التفسير أن العدم قُد فيهم بمعنى عقلى صرف، هو كون التصور خالياً من الموضوع أو العيان عارياً من الموضوع ، أو الموضوع بلا تصور ، أى أن العدم هو السلب المنطتي العقلي . وفي هذا إنكار ظاهر للعدم من الناحية الوجودية ، وإن كان كنت لم يصرح بهذا بوضوح كاف .

أما الذي صرح به بوضوح فهو برجسون ، إذ تناول مشكلة العدم والوجود ، ولماذا كان ثمتوجود بدلاً من العدم ، في كتابه « التطور الحالق » ( ص ۲۹۸ — ص ۳۲۳ ) لأول مرة فى شيء من التفصيل والتعمق . فقال إن العدم ليس بشيء ، وما هو إلا تصور باطل كتصور دائرة مربعة. ويسوق على هذا عدة أدلة : أولها أنه ليس في الوسع تخيل العدم ، لأننا إذا تخيلنـــا زوال كل إدراك خارجي أو باطن فإننا مع هــــذا نتبين ، ولو بطريقة غير واضحة ، أن ثمت شيئاً باقياً لازلنا ندركه . وثانيها : أننا لا نستطيع أيضاً أن ندركه عقلياً ، لأن إلغاءنا الموضوع في الذهن يتضمن في الآن نفسه إحلال موضوع آخر محله ؛ وبالتالي لا يمكن إلغاء الـكل ، إذ لن يكون ثمت ما يحل محل الكلُّ الذي ألغيناه . وثالثها: أن التفكير في شيء معناه افتراض وجوده ؛ أما افتراض عدم وجوده فمعناه إضافة استبعاد هذا الشيء بواسطة الواقع الفعلي إلى فكرته . ولذا يقول إن السلب لا وجود له إلا بالإيجاب ، ومن الحطأ أن نضع السلب في مرتبة واحدة مع الإيجاب . وينتهي من هذه البراهين إلى القول بأن السؤَّال القائل: لماذا كان ثمت وجود أولى من العدم ؟ سوَّال لا معنى له ، لأنه يفترض أن الوجود انتصار على العدم ، مع أن العدم كما تبين ليس بشيء. ويعلل السبب في إثارة هذا السوال-الباطل في نظره بأن يقول إن التفكير من أجـل العمل والفعل ؛ وكل فعل إرادي ناشيء عن شعور بالنقص والحاجة ؛ فهو يبدأ إذن من النقص في منفعة إلى تحقيق هذه المنفعة ؛ ونحن ننقل عادات الفعل إلى أساليب الامتثال والتفكير ، فننتقل في

تفكيرنا «من المعنى النسبى إلى المعنى المطلق ، لأنه يمارس فعله فى الأشياء نفسها ، لا فى المنفعة التى لها بالنسبة إلينا . وعلى هذا النحو تُعَرَّض فى نفوسنا هذه الفكرة ، وهى أن الحقيقة الواقعية تملأ فراغاً ، وأن العدم ، منظوراً إليه على أنه فقدان المكل ، يوجد قبل كل الأشياء فى الواجب إن لم يكن فى الواقع . وهذا الوهم هو الذى حاولنا تبديده ، مبينين أن فكرة العدم ، إذا زعنا أن ذرى فيها فكرة إلغاء كل الأشياء ، هى فكرة قاضية على نفسها وترتد إلى كلمة مجردة (من كل معنى ) — ؛ أما إذا كانت ، على العكس من هذا ، فكرة حقاً ، فإننا سنجد فيها من المضمون بقدر ما نجد فى فكرة الكل »

وأول ما يلاحظ على كلام برجسون هذا هو أنه لا يزال ينظر إلى العدم من الناحية العقلية بحسبانه إسقاطاً لـكل تصور ذى موضوع ، وأنه يأتى عن طريق نوع من التجريد المستمر.ومن الواضح أنه إذا كان الأمر كذلك فالتجريد لن ينتهي ، ولا مناص إذن من أن يبقى ثمث شيء ، ولا يلغي الكل بأسره . و لـكننا وجدنا في حال القلق أن الشعور شعورٌ بفناء كل الأشياء دفعيَّة واحدة ؛ ولو تنبه برجسون إلى هذه الحال العاطفية لا نتهى إلى الاعتراف بإمكان إدراك العدم المطلق ؛ ولكنه استمر في التجريد العقلي على نحو ما فعل كنَّت العقليون السابقون . فني حال القلق الصادر عن فكرة موتى الحاص ، لن يبقى شيء باقياً أمام التخيل . والحجة الثانية التي ساقها تقوم على نفس الطريقة التي سار عليها،أعني طريقة التجريد المتواصل ، وهي عملية لا تنتهي، ما دمنا ننظر إليها كعملية ، أى كشيء متسلسل ، لا كفعل واحد نقوم به دفعة واحدة . أما الحجة الثالثة فقد رددنا عليها من قبل عند حديثنا عن المرتبة الوجودية لكل من السلب والإيجاب وأثبتنا أنهما في مرتبة واحدة ، ولا مبرر مطلقاً لحسبان السلب مشتقاً من الإيجاب دون العكس . وأغرب ما في كلامه هذا التفسير الذي وضعه للأصل في هذا السوال : « لماذا كان وجود ولم يكن عـدم ؟ » ، إذ هو تفسير ساذج لا يحل المسألة فى شيء ،

فإن علينا أن نلاحظ أن هذا السوال سوال ميتافيزيق أصيل ، فكيف أمكن أن ينشأ عن حاجة عملية ، هي الشعور بالحاجة والرغبة في إشباعها ؟ إذ الفارق بعيد جداً بين هذه الحاجة العملية وبين تلك الحاجة العقلية التي يحس بها الموجود مصدراً لجزعه وقلقه على وجوده ، والدافع له إلى نشدان معنى لهذا الوجود . ولذا قلنا إنه سوال أصيل ، أي يتعلق بأصل الوجود وبالمبرر الأول للوجود أياً كان . وإن من أشد المناهج فساداً لتفسير الأعلى بحسبانه ناشئاً عن الأدنى . وبرجسون لم يفعل هنا غير إهذا ؛ فضلا عن أنه أرجع الأمر إلى تصور عقلي لا أساس له من الوجود .

وهذا التفسير الفاسد لمعنى العدم يتمشى ، كما هو طبيعى ، مع تفسيره الفاسد أيضاً لمعنى الإمكان ، وللزمان بوصفه خالقاً . فهو يزعم «أن الممكن هو ... سراب الحاضر فى الماضى ؛ ولما كنا نعرف أن المستقبل سينتهى بأن يصير حاضراً ، ولما كان تأثير السراب لا يز ال مستمراً ، فإننا نصور لأنفسنا أن الحاضر الفعلى ، الذى سيكون ماضياً فى الغد ، فيه صورة المستقبل متضمنة "سابقاً ، على الرغم من أنه ليس فى وسعنا إدراكها (١) » ؛ أى أن الممكن ليس شيئاً سابقاً على الواقع يتحقق فى الحاضر ، بل بالعكس هو شىء الممكن ليس شيئاً سابقاً على الواقع يتحقق فى الحاضر ، بل بالعكس هو شىء «فالواقع هو الذى يصير ممكناً ، وليس الممكن هو الذى يصبح واقعاً » (ص ١٣٧ ) . فهنا أيضاً نرى برجسون يرد أمر الممكن إلى التوهم العقلى ، سالباً إياه كل حقيقة وجودية . والعجيب فى الأمر أنه يقول بهذا من أجل سالباً إياه كل حقيقة وجودية . والعجيب فى الأمر أنه يقول بهذا من أجل مستمر ، جديد بمعنى أنه لم يكن موجوداً إطلاقاً ، ولا على نحو الإمكان ؛ مستمر ، جديد بمعنى أنه لم يكن موجوداً إطلاقاً ، ولا على نحو الإمكان ؛ والحائق عنده ه حينئذ الزمان . ونحن نلاحظ على هذا أولا أثنا نراه يقول بقول

<sup>(</sup>١) برجسون : « المكن والواقع » ، محاضرة منشورة في « الفكر والمتحرك » ص ١٢٨ ، ط ه ، باريس سنة ١٩٣٤ .

عن الحقيقة الواقعة إنها « نمو مستمر ، وخلق متصل إلى غير نهاية » («التطور الحالق » ، ص ٢٦٠ ) ، ومعلوم أن النمو يبدأ من بذرة ِ تتضمن ، على هيئة الكمون ، مستقبل الكائن بأكمله ، وإن يكن ذلك بطريقة إجالية . وثانياً، وحتى اوسلمنا بأن الجسم النامى أو الكائن طوال النموغير الكائن فى البذرة، وأن فكرة الكمون فكرة غامضة — ، فإنه لن يبقى بعد هذا إلا أن نفسر العلة في هذا النمو والخلق . أما برجسون فيعزوه إلى الزمان ، قائلاً إن الزمان خالق . ولكنا نلاحظ أن هذه الفكرة عن الزمان غامضة مضطربة أشد الاضطراب ، لأنه يصوِّر لنا الزمان في هذه الحالة كأنه إلــه يخلق جديداً باستمرار بالنسبة إلى كل شيء على حِدَّة ِ . ويظهر أنه ينظر إلى الله فعلاً هذه النظرة ، إذ نراه يقول : «إن الله ... ليس شيئا كَمُـلَ تكوينه ؛ إنما هـ حياة مستمرة ، وفعل ، وحرية » ( «التطور الحالق » ، ص ٢٧٠ ) ، وهذه صفات يضيفها أيضاً إلى الزمان . وتسأل برجسون بعد هذا : ومن أين للزمان هذه القوة والقدرة المطلقتان ؟ فلا تظفر إلا بعبارات شعرية خلابة لا غناء فيها . ثم تحاول في عناءٍ أن تستخلص نظرية ً واضحة للزمان عنده ، فلا تحلو بطائل ؛ ولذا نوافق هيدجر على حكمه على تحليل برجسون للزمان بأنه «تفسير للزمان ناقص غير محدد إطلاقاً من الناحية الوجودية » ( «الوجود والزمان » ، ص ٣٣٣). وعندنا أن العلة في هذاهي سوء عنهم برجسون لفكرتي الإمكان والعدم ، إذ فسرهما على أنهما فكرتان زائفتان لا أساس لها من واقع الوجود ، مع أن كل تفسير للزمان لا يقوم على أساس هاتينالفكرتين، بوصفها فكرتين حقيقيتين إلى أعلى درجة وجودية ، لا بد أن يكون فاسداً. لأن الزمان يجب أن يفهم على أنه باطن فى الوجود ، وأنه أصل الفناء ، وأنه شرط الانتقال من الإمكان إلى الواقع ؛ وبرجسون صوَّره على أنه عال على على الوجود ، وإن لم يقل ذلك صراحة ، ولكن وضعه له فى مرتبة إلــه خالق لأشياء جديدة باستمرار يفضي إلى هذا القول . كما أنه لم يدركه مطلقاً من ناحية أنه أصل الفناء ، وغابت عنه هذه الناحية الأساسية ، لأنه توهم أن كون الزمان خالقاً يتنافى مع كونه أصل الفناء ، بينما نحن نقول على العكس من هذا

تماماً إنه خالق لأنه أصل التناهى والفناء ؛ وأخيراً نراه صَوَّر الإمكان بصورة رجعية ، كسراب يلقيه الحاضر في الماضى أو كظل للحاضر يرمى به في الماضى ، وليس في وسعه بعد هذا أن يفهم كيف يكون ثمت انتقال من إمكان إلى واقع ، بل كان عليه أن يقول على العكس إن الواقع هو الذي ينتقل إلى الإمكان ، الإمكان الحاوى الموهوم طبعاً ، وليس من شأن هذا أن ييسر له فهم وظيفة الزمان في الفعل والحلق ، بل بالعكس : كان من شأنه أن يفسد عليه فهم وظيفة الحلق منسوبة ً إلى الزمان . ولذا نستطيع أن نقول عن الزمان عند برجسون إنه ألوهية أسطورية خالقة بفعل غير مفهوم على الإطلاق .

آما المعنى الثالث الذى أشار إليه أرسطو وألمعنا إليه منذ حين ، وهو اللاوجود بمعنى الوجود بالقوة في مقابل الوجود بالفعل ، فقد عني به أرسطو من حيث أن نظرية التغير عنده تقتضيه : فهو اللاتعين، وهو قابلية التعين بأية صورة . ولكن فهمـه لـه عـــلى هـذا النحـو ، وإن كــان قابلاً لأن ينتج أخطر النتائج لو أنه تعمقه أكثر ، جعله ينظر إليه وكأنه 'خلُولٌ مطلق من كل إيجاب ، مما يجعل فكرة الممكن فكرة خالية من كل مضمون حقيقي . ولذا ظلت فكرة اللاوجود بمعنى الإمكان فكرة غامضة لديه ، ولعل السبب في هذا أنه لم يقل به إلا كفكرة مساعدة على فهم التغير ، بعد أن أنكر الإيليون إمكانه، وبالتالى قالوا إن الوجود وحده هو الـكائن ، بينما اللاوجود غير كائن أو ليس بشيء . وتابعهم على هذا أفلاطون إلى حد بعيد ؛ أي أنه لم يقل به على أساس أنه عنصر ضروزى مكون للوجودى ، و إن كان وصفه له يمكن أن يُستخلص منه ، أو على الأقل يُلئزم عليه، شي أء من هذا القبيل؛ وعلى كل حال فلأرسطو الفضل في أنه جعل لَلاوْجود شيئاً من الوجود ، على نحو لم يوضحه . وهذا الاتجاه قد لاقى فى هيجل نصيراً متطرفاً إلى أبعد حد ، حتى قال إن الوجود الحالص والعدم الحالص شيء واحد ، كما رأينا بالتفصيل في عرضنا لمذهبه في هذه الناحية في مستهل الفصل الأول من هذا البحث . ولـكن هذا لم يغير الموقف مع ذلك كثيراً ، لأن هيجل قد جعل الهوية بين الوجود والعدم قائمة على أساس ما بينهما من صفات مشتركة سلبية :

هي عدم التعين ، والمباشرة ، والحلو من كل صفة . وليس في الصفات السلبية دليل على الاشتراك في الصفات الإيجابية ؛ فضلاً عما في كلتا الفكرتين من طابع عقلي تصوري يباعد جداً بين ما قصد إليه وما نقول به نحن ، متفقين في هذا مع ما يقوله هيدجر ، الذي أدلى بملاحظة شبيهة بهذه على نظرية هيجل ، وصرح برأيه في العدم الوجودي فقال : «إن الوجود والعدم يكون بعضهما بعضاً ، لا لأنهما — منظوراً إليهما من ناحية تصور هيجل للفكر (المطلق) — متفقان في اللاتعين والمباشرة اللذين لها ، ولكن لأن «الوجود» نفسه متناه في ماهيته ، ولا يكشف عن نفسه إلا في علو الآنية التي تنبئق في «العدم» خارج الموجود (۱)».

وليس من شك في أن هيدجر هو أول من عنى ببيان المداول الوجودى الميتافيزيقي لفكرة العدم ، بحسبان أن مشكلته هى المسألة الميتافيزيقية الرئيسية الأولية . أجل ، إن برجسون قد عنى به وقال عن فكرة العدم «إنها غالباً اللولب الحنى ، والمحرك المستور للفحكر الفلسنى . ومنذ يقظة التفكير الأولى هى الدافعة قدماً وعلى مرأى من الشعور المشاكل المثيرة للقلق ، تلك التى لا يستطيع الإنسان تحديدها دون أن يصاب بدوار » ( « التطور الحالق » ، ص ٢٩٨ ) ؛ ولكنها عناية أفضت إلى خلاف ما وعدت به ، إذ انتهت كما رأينا إلى إلغاء فكرته بوصفها فكرة كاذبة لا أساس لها من الواقع كا رأينا إلى إلغاء فكرة العدم كان تقهقراً ظاهراً وعوداً إلى نوع من الويلية والأفلاطونية ، زعم هو مع ذلك أنه يريد بهذا التحليل القضاء عليه الإيلية والأفلاطونية ، زعم هو مع ذلك أنه يريد بهذا التحليل القضاء عليه ( « الفكر والمتحرك » ، ص ١٣٧ ) ، والواقع أنه توكيد له إلى أقصى حد ، وإن تم بطريق غير إيلى ولا أفلاطوني . ولذا قلنا إن هيدجر هو أول من أوضح مدلول العدم من الناحية الوجو دية ، وليس برجسون . وخلاصة رأى

<sup>(</sup>١) هيدجر: « ما الميتافيزيقا؟ » ، الترجمة الفرنسية المذكورة ، ص ٤٠ - ص ٤٠ .

هيدجر (١) أن الوجود ، لـكمي ينتقل من حالة الوجود الماهوى إلى الآنية، لا بهد له من العلو ، بالخروج من الإمكان إلى التحقق ؛ وفي هذا سلب لإمكانيات كان فى الوسع أن تتحقق ، ولكنها انتزعت من الوجود بتحقق إمكانية غيرها ، وهذا السلب هو العدم، وبغيره لن يتم التحقق ، لأن التعين يفتضي أخذ إمكانية دون أخرى ، أي يقتضي سلب إمكانيات . فالعدم إذن داخل فى تكوين الوجود ، ما دام هكذا شرطاً فى تحققه . ويقظة التفكير الميتافيزيقي تبدأ بتأثير العدم ، لأنه لما كان في جوهر الوجود ، فإن الموجودات تبَـُدُو لَنَا وَعَلَيْهَا طَابِعِ الغَرَابَةِ ، وَهَذَهُ غَرَابَةً شَدَيْدَةً تَرْهَقَنَا ، وإرهاقها إيانا من شأنه أن يثير فينها الدهشة ؛ والدهشة بدورها تولد فينها التساوُّل ؛ والتساو ًل هو الأصل في كل بحث ؛ « فمسألة العدم تضعنا « نحن » موضع التساوئل ، نحن المتساءلين . وهذه مسألة ميتافيزيقية . إن الآنية لا تستطيع أن تكون على صلة بالموجود إلا إذا استبقت نفسها فى داخل العدم . وعلو الموجود يتأرخ (أى يأخذ طابع التاريخية) فى ماهية الآنية . وهذا العلو نفسه هو الميتافيزيقا بعيما ؛ مما يدل على أن الميتافيزيقا تدخل في تكوين طبيعة الإنسان، ( ص ٤٢ الترجمة الفرنسية المذكورة ) . ولكن ليس معنى هذا أن مسألة العدم هي المسألة الوحيدة في الميتافيزيقا عند هيدجر ، ولا أن فلسفته فلسفة عدم ، إنما هذه مسألة من بين المسائل العديدة التي يمكن أن نبدأ بها البحث الميتافيزيتي ، كما أوضح هو ذلك صراحة في مراسلات له مع كوربان ، المترجم الفرنسي لهذه المحاضرة (ص ٩ من الترجمة المذكورة) ؛ كما أن القلق الذي يكشف عنه هو حال وجودية من بين عدة أحوال عاطفية للوجود.

ولكن هيذجر ، مع ذلك ، أقد اقتصر حتى الآن على فكرة العدم هذه ،

<sup>(</sup>١) البحث السابق بأكمله ص ٢١ – ص ٤٤ من الترجمة المذكورة . وراجع عرضه التفصيلي في رسالتنا : « مشكلة الموت » ، ص ٧٧ – من ١٠١ (من المخطوطة) . وهذا البحث كان محاضرة ألقاها هيدجر في جامعة فريبورج ببريسجاو، في ٢٢ يوليو سنة ٢٩١٥ (وراجع له أيضاً الآن : «المدخل إلى الميتافيريقا» توبنجن سنة ٢٥٠ ص ١٠٠ ص ٢٤) .

بوصفه التناهى المطلق . وهذا ما لا نستطيع نحن أن نقف عنده . فعلى الرغم من أننا فأخذ بما قاله هنا عن العدم وأن فكرته هى الدافع الأول للبحث الميتافيزيقي — وبرجسون قد قال كها رأينا بشيء من هذا — وأن معناه هو التناهى الضرورى فى طبيعة الوجود ، وأنه بهذا شرط لكل وجود ، وعنصر جوهرى يدخل فى تكوينه ، على الرغم من هذا كله فنحن ذريد أن نتجاوز هذا القدر من نعت العدم ، بأن نقول إن التناهى ، الذى مصدره العدم ، تناه خالتنى . وهذا القول ليس فى الواقع مضاداً لما يفضى إليه تفسير هيدجر للعدم ، بل هو النتيجة الضرورية له ، غير أنه لم يستخلصها فيا نعلم عنه ؛ كما أنه ليس عوداً إلى برجسون فى فكرة الزمان الحالق لديه ، لأن الحلق كما نفهمه هنا غير ما قصد إليه .

ومن الخير لنا أن نبدأ منذ البداية ، فنسأل : ما العدم ؟ حتى إذا ما أجبنا عن هذا السوأل ، حاولنا أن نجيب عن السوأل الآخر الذى يتضمنه وهو : لماذا كان هاهنا وجود ، ولم يكن عدم ؟

أما العدم من حيث ماهيته ، فنظن أن الحطأ في فهمه قد نشأ حيى الآن عن تصور العدم تصوراً مكانياً ، على أنه الحلاء ، وكأن الحلاء إطار أو جرّم حاو يدخل فيه الوجود فيملوه ،أو مكان خال يشغله الوجود ،أو حال من عدم التعين والقابلية لكل تعين تأتى إليها الصورة الواهبة إياها تعيناً فتحل فيها . وسواء أكان تصوره هذا أم ذاك — والأول هو تصور النظرة الدينية خصوصاً والشعبية عامة ؛ والثانى تصور النظرة الفلسفية وعند أرسطو على وجه التخصيص — فإن النتيجة واحدة ، وهي تصوره على نحو مكانى ، ونحن هنا في الواقع بازاء نفس الظاهرة التي حدثت بالنسبة إلى الزمان . وفي وسعنا إذن أن نسمى العدم متصوراً على هذا النحو باسم العدم المكانى . وتبعاً لهذه النظرة ، أنكرت النظرة الفلسفية وجوده ، كما أنكرت وجود الحلاء ..

وهيدجر هو الآخر لم 'يصلح الحسال' كثيراً ، وإنما فعل بالنسبة إلى فكرَّة

العدم ما فعله كَنَـٰت تماماً بالنسبة إلى فكرة الزمان : فبدلاً من أن يقول إنه شيء أو موجود بوجه عام ، يلصق بجوار الموجود إن صح هذا التعبير ، أو شيء يأتى لذاته فيضاف إليه ، قال « إن العدمُ هو الشرط الذي يجعل ممكناً ظهور الموجود بما هو موجود بالنسبة إلى الآنية » ( « ما الميتافيزيقا » ، ص ٣٥) ، كما قال كنت تماماً إن الزمان شرطٌ قَبَيْليٌ يجعل الظواهر المتوالية ممكنة الامتثال . ومن الواضح أن هذا ليس حَلَّا للشكلة العدم ، ولابيانا لماهيته . ولذا لانستطيع الأخذ به ، على الأقل لأنه تحليل ناقص لمداوله ، خصوصاً إذ لا حظنا أن هيدجر لم يكتشف العدم في الوجود إلا بواسطة حال القلق ، فقال إن ثمت قلقاً أصيلا يأتينا في لحظات نادرة هو الذي يكشف لنا عنه ، فنشعر حينئذ بأن الموجود قد انزلق وغاص لسنا ندرى أين، وكأنه أفني . وصحيح أن هذه الحال تكشف لنا عن العدم ، ولـكنه كشف ذاتى إن صح هذا التعبير ، أى أنه يأتى بمجهود عاطني نقوم به شيئاً فشيئاً، على الرغم مما يؤكده هيدجر من أن هذا الشعور بالعدم يحدث مرة واحدة ودفعة واحدة . ولـكن المهم — كما لاحظنا في نقدنا لبرجسون من قبل — ألا نكشف العدم هكذا شيئاً فشيئاً ، وإلا وقعنا فيما وقع فيه العقليون ؛ بل أن نكشفه دفعة واحدة ، بمعنى أن نجده فى الوجود عنصراً مكوناً له . وبعبارة أخرى لا بـد ، من أجـل إثبات حقيقة العـدم ، من أن نـدل على وجـوده موضوعيــاً \_ إن صـح هــــذا التعبير هنــا \_ فى الوجود الواقعي . فهل لدينا من الوسائل ما يعيننا على الدلالة عليه في الوجود ؟

أجل! فإن النظرة التي أدلينا بها فيما يتصل بنسيج الوجود الواقعى تسمح لنا بهذا البيان لوجوده الموضوعى . فقد قلنا إن الحقيقة الواقعية مكونة على هيئة انفصال ، وإن فكرة المتصل يجب استبعادها ، وهو ما انتهت إليه أيضاً الفزياء المعاصرة ، في نظرية الكم بل وفي الميكانيكا التموجية ، على النحو الذي بيناه من قبل بالتفصيل . وانتهينا من هذا إلى القول بأن الوجود مكوًّن من وحدات منفضلة بينها «هوات» لا يمكن عبورها إلا بواسطة المحمورة الله المواسطة المحمورة المحمورة الله المواسطة المحمورة المح

الطفرة . فنقول الآن إن هذه «الهوات» هي العدم نفسه في وجوده الموضوعي. ولا يجب أن يفهم من هذه الهوات أنها خلاء ، فنحن لا نعرف شيئاً اسمه الحلاء بالمعنى العادى المفهوم .

وقد يعترض على فكرة الهُوّات هذه بأن يقال إنها من باب اللامعقول . فليكن ، فإن فكرة اللامعقول لم تعد تحيفنا فى شيء . والأمر بعد ليس أمر عقل ، ما دمنا هنا بإزاء واقعة لا شك فيها وهي أن الوجود مكون من وحدات منفصلة بينها هوات مطلقة . فكيف نفسر هذه الواقعة ؟ أما نحن فلا نفسرها إلا على أنها تدل على وجود العدم فى نسيج الوجود ، عنصراً جوهرياً مكوناً له .

أما أن هذه الهوات عدم ، فهذا قول لا مناص من الأخذ به ، وإلا فأى شيء هي ؟ لقد ملأتها الفزياء القديمة بالأثير ، وزعمت أن الأثير وجود ، ولكن من نوع خاص يقرب من الحلاء القديم . والحق أن فكرة الأثير فكرة غامضة ، إلى درجة أن في وسعنا أن نقول إنها فكرة كاذبة إن فهمت على أنها نوع من الوجود العادى . أما إذا قصد منها الوجود بمعنى العدم الوجودى على النحو الذي بيناه هنا ، فإن الاتفاق بيننا وبين هذه النظرة تام، ولا خلاف إلا في الألفاظ . ولا مشاحّة في الألفاظ كما يقولون . ونظرية النسبية قد أحسنت صنعاً بإلغاء هذه الفكرة ، حتى إننا لا نعود نجدها في نظرية الكم ، ولا في الميكانيكا التموجية .

ويناظر هذه الهوات بين الذوات فى الوجود الفزيائى ، الهوات بين الذوات فى الوجود الأخير هو الذوات فى الوجود الأخير هو الهوات الموجودة بسين الذوات بعضها وبعض ، مما لا يمكن عبوره إلا بواسطة الطفرة كما بينا من قبل . ولما كانت هذه الهوات بين الذوات هى الأساس فى الفردية ، فنى وسعنا أن نقول إن العدم هو الأصل فى الفردية يولما كانت الذاتية أو الفردية تقتضى الحرية نتيجية هما ضرورية ، فنى

وسعنا أيضاً أن نقول إن العدم هو الأصل فى الحرية . ومع أن الذين عالجوا مسألة العدم ، خصوصاً برجسون وهيدجر ، قد أشاروا إلى وجود ارتباط بين العدم والحرية ، حتى قال برجسون إن مسألة العدم يجب أن توضح خصوصاً « ما دمنا نجعل المدة والحرية فى الاختيار أساساً للأشياء » ( «التطور الخالق » ص ٢٩٩ ) . وقال هيـــــــــــــــــ إنه بغير الظهور الأصيل للعدم ، لن يكون ثمت موجود فردى ، ولاحرية ( « ما الميتافيزيقا » ، ص ٣٥ ) ، نقول مع أنهم أشاروا إلى هذا الارتباط فإنهم حين حاولوا تفسيره ضربوا أخهاســـاً لأسداس ، أو أتوا بتفسير هـــو العجب كــــل العجب خصوصاً عند برجسون . وما هذا إلا لأن الأخير لم يفهم العدم ولم يجعله داخلا في تركيب الوجود ، كما أن هيدجر قد جعل العدم شرطاً ، ولم يوضح كيف يكون داخلا في تركيب الوجود ، بل ترك الأمر غامضاً كل الغموض، بالرغم من أنه أكـــد دخوله في تركيب الوجود . ولـكن التوكيد ليس معناه التفسير . أما على أساس مذهبنا هذا في العدم ، فتفسير الصلة بين العدم والحرية يسير : إذ العدم عندنا هو الهوات الموجودة بين الذوات ، وعلى هذا فهو كما قلنا أصل الفردية ، والفردية تقتضي الحرية ، لأن الحرية معناها استقلال الذات بنفسها ، وهذا هو الفردية ، فالعدم إذن أصل للحرية ۗ. وطالما كانت الذات في داخل نفسها ، وحيدة وإياها ، فإنها تكون في حال حال العزلة إلى حال الاتصال ، وذلك في الفعل . فهنا يقل قدر الحرية تبعاً لطبيعة هذا الاتصال ومقداره . أما من حيث المقدار ، فإن كثرة الاتصال تسبب نقصان الحرية ، لأن كل ذات في تعارض مع الأخرى ، فإذا حاولت إحداهما تحقيق إمكانياتها ، لم يتيسر لها هذا بغير مقاومة من جانب الذوات الأخرى ، فكلما زاد عدد الذوات التي يكون معها الاتصال يزداد قدر المقاومة ــ مبدئياً ــ ؛ والعكس بالعكس . وهذه واقعة مشاهدة في الحياة العادية : فأقل الناس حرية أكثرهم ارتباطاً بالناس ، وبالأشياء ؛ وأكبرهم حرية أقلهم ارتباطاً بالغير . ويبلغ هذا النقصان في قدر الحرية أوجه في حال الاتصال التام بالغير ، إلى درجة الفناء فيه ، مما يؤدى إلى سقوط الذات وفقدانها لوجودها الحقيقي ووجودها وجوداً مزيفاً : هنالك لاتوجد إلا بالناس ولا تفكر إلا كما يفكر الناس ، إلى آخر ما قلناه عن السقوط في شرحنا له آنفاً . وتفسير هذا من ناحية العدم ، أنني بهذا ألغي العدم الموجود بين ذاتي والنوات الأخرى ؛ وبإلغاء العدم تنتني الفردية ، وبانتفاء الفردية تزول الحرية . والذات الحقة إذن هي التي تحافظ على هذا العدم . ولعل نيتشه قد لمح من بعيد شيئاً من هذا ، وإن لم يقصد إليه كما نفهمه هنا ، خين جعل مبدأه الرئيسي في الأخلاق . المحافظة على الأبعاد بين الذوات المختلفة . فهذا أيفاً سر بسهولة على أساس مذهبنا في العدم .

وفكرة العدم مفهومة على هذا النحو من شأنها أن تحل الإشكالات التي أثيرت حوله دون جدوى حتى الآن ؛ كما أنها فكرة خصبة فى وسعنا أن أن نفسر بها سر الوجود كله :

فهى أولا تضمن لنا كون العدم عنصراً جوهرياً مكوّناً للوجود. إذ العدم هنا ، وعلى هذا التفسير ، داخل فى تركيب الوجود ولا سبيل مطلقاً إلى القول بأنه وهم ، إذ ليس الأمر بعد أمر تصور ذهبى أو حال عاطفية كالقلق ، بال أمسر تركيب الوجود نفسه ؛ ولما كنان من الثابت أن هنذا التركيب منفصل ، أى على هيئة وحدات منفصلة بيها هوات لا تجتاز إلا بالطفرة ، ولما كان العدم هو هذه الهوات نفسها ، فهو إذن شيء إيجابى موجود فى نسيج الوجود ، وليس شيئاً يغشاه ويضاف إليه إضافة خارجية ، أو كائناً من بين الكائنات الحالة به : فالوجود إذن سداه الوحدات المنفصلة (الذرات بالنسبة إلى الوجود الفزيائي ، والذوات بالنسبة إلى الوجود الفزيائي ، والذوات بالنسبة إلى الوجود أن العدم ؛ ولا معنى بعد لاشتقاق الواحد من الآخر أو ادعاء الناهة مسلب لا يفهم إلا بالوجود وكأنه مشتق منه ، إلى آخر هذه الأقوال

العجيبة التي أدلى بها الفلاسفة جميعاً حتى هذه اللحظة . كما أنه لا مجال بعد لتصور العدم وكأنه إناء يحوى الوجود ويمتلىء به ، أو للقول بأن الوجود غزو للعدم ، أو أن العدم بساط يمتد عليه الوجود ، أو أن الوجود قد نشأ عن العدم وكأنه تكون من مادة سابقة . فكل هذه التصويرات خطأ ، والإشكالات التي لا حصر لها التي أثيرت بسببها تنحل كلها على أساس تصورنا هذا . فإن الوجود والعدم يكونان معاً نسيج الواقع ، وليس منهما ما يسبق الآخر زماناً أو مرتبة أو علية " ، لأنه لا وجود للواحد إلا مع الآخر ، ووجودها يتم دفعة " وأحدة .

ولا نحسبنا بحاجة إلى الإلحاح كثيراً فى توكيد هذه الحقيقة ، وهي أن هذا التفسير للعدم يفتح أمامنا أفقاً شاسعاً نستشرف منه إلى عين الوجود وسره . فإن جميع الأفكار الرئيسية التوجيهية التي قلنا بها في عرضنا لمذهبنا في الوجود ستضفى عليها بواسطته هالة" من النور الباهر ، وستبدو مكونة لمذهب محكم الأجزاء ، نقطة الإشعاع فيه فكرة العدم : إذ وجدنا منذ قليل أن فكرةً الفردية لا يمكن أن تفهم إلا على أساس تفسيرنا للعدم ، والعدم إذن هو كها قلنا الأصل في الفردية ؛ وفكرة الحرية بدورها أقمناها على أساس الفردية ، وفى النهاية ، على أساس تفسيرنا للعدم كذلك ؛ وفكرة التوتر مصدرها أيضاً فكرة العدم ، لأن التوتر كما أوضحناه لا يتحقق إلا من مزيج الوجود مع اللاوجود أو العدم، فكأن فكرة التوتر صادرة "مباشرة" عن فكرة العدم؛ وأخيراً فإن فكرة الإمكان مصدرها فكرة العدم ، لأن الإمكان أصل الفعل، والفعل لايتمُّ إلا بطفرة الذات فى الغير ، وهى طفرة لا تقوم بها الذات إلا لأن ثمت عدماً، وإلا لـكان ثمت اختلاط تام وكمال في التحقق للذات الواحدة منعزلة دون فعل ، أو للذوات كلها متحدة بغير عدم ، وبعبارة أوجز نستطيع أن نقول إن الفعل لا وجود له إلا إذا كان ثمت إمكان ، وإلا فلا معنى له أذ سنكون بازاء كمال وتحقق تام ، وفى التحقق التام لا مجال للفعل والتغير إطلاقــــ ، بـــل المجـــال مجـــال الثبات المطلق كما هــو مشاهــــد

بالنسبة إلى الكائن الكامل كإلا مطلقاً ؛ والفعل لا يتحقق إلا لأن ثمت انقساماً بين الذات الفاعلة والغير الذى فيه تجرى فعلها . وهذا الانقسام النافى للاتصال معناه إذن بالضرورة وجود انفصال فى الوجود الجارى فيه الفعل؛ والانفصال معناه وجود هوات بين الذوات المختلفة وبين الذات الفاعلة ، وهذه الهوات هى العدم ؛ فالفعل إذن يقتضى العدم ، ولما كان الفعل أساسه الإمكان ، فالعدم إذن أساس الإمكان . وهكذا نرى أن الأفكار الرئيسية الموجهة لنا فى مذهبنا الوجودى ، وهى الفردية والتوتر والإمكان ، ترتبط كلها أوثق ارتباط بالعدم ، وكأنه إذن البورة التى يجتمع فيهاالضوء ، والمركز الذى يشع منه كل النور المكول لمذهبنا فى الوجود . وإذا كانت الأفكار السائدة التوجيهية لهذا المذهب تستمد وجودها من فكرة العدم ، فمن الواضح أن بقية الأفكار التي تنتسب مباشرة أو بطريق غير مباشر تماماً إلى هذه الأفكار السائدة تعود بدورها إلى فكرة العدم . فهى إذن مركز المنظور فى المذهب الوجودى . ولذانستطيع أن نعكسها على كل ما قلناه حتى الآن ، في المذهب الوجودى . ولذانستطيع أن نعكسها على كل ما قلناه حتى الآن ، في المذهب الوجودى . ولذانستطيع أن نعكسها على كل ما قلناه حتى الآن ،

وفى وسعنا بعد هذا أن نجيب عن السوال الثانى ، وهو : لماذا كان هاهنا وجود ولم يكن عدم ؟ ، قائلين إنه سوال لامعنى له بعد ، إذا نهيم على أنه يتضمن القول بتناقض بين الوجود والعدم . فنحن قد رأينا أن الوجود لا يمكن أن يقوم إلا بالعدم ، وكذلك العدم لا يقوم إلا بالوجود ، وليس أحدهما شيئاً مضافاً إلى الآخر ويمكن أن يزال عنه ، بل هما معاً ، وهما معاً فقط ، يكونان الوجود في حال الآنية . وإذا كانا كذلك ، فهل يبتى بعد هذا أي معنى لذلك السوال ؟ لذا نحن نرفضه على أنه سوال كاذب ، ونحل المشكلة على أساس القول بأن الوجود والعدم يكونان معاً نسيج الوجود المتحقق في حال الآنية . إنما السوال الحقيقي الذي يجب أن يوضع بعد هذا المتحقق في حال الآنية . إنما السوال الحقيقي الذي يجب أن يوضع بعد هذا والجواب القاطع عندنا هو : إنها الزمان .

فبدخول الزمان فى الوجود الماهوى اتحد العدم مع الوجود ، العدم الذى يمثله الزمان بوصفه مصدر التناهى ، والوجود الذى يمثله الوجود الماهوى بوصفه الإمكان المطلق ، فتكون عهما الوجود على هيئة الآنية ، أى هذا الوجود فى العالم ؛ ولولا الزمان إذن لما كان ثمت تحقق للوجود ؛ ومن هنا نستطيع أن ننعته بأنه خالق بمعنى أنه العلة فى تحقق الوجود . فالحلق هنا إذن ليس معناه الجدة المطلقة كما يزعم برجسون ، وليس معناه الإيجاد من العدم كما تدعى النظرة الدينية ، بل معناه اتحاد العدم مع الإمكان بواسطة الزمان .

أما أن نسأل بعد هذا : متى وكيف دخل الزمان فى الوجود الماهوى لتكوين الآنية ؟ فهذا لا معنى له أيضاً ، لأن الزمان ليس شيئاً عالياً على الوجود الماهوى يدخل فيه فى وقت معين وعلى نحو معلوم ، بل هو باطن فيه بطوناً ضرورياً ، ضرورة تصدر عن ما هية كليهما ، فلا محل بعد هذا السوال عن البداية والكيفية ، ما دام هذا البطون أو هذه المحايثة ضرورية ، أى سابقة على كل سوال عن البدء والكيفية . وعلى هذا فإن التساول الميتافيزيتي يجب ألا يذهب إلى أبعد من السوال السابق الذى وضعناه ، آلا وهو الحاص بالعلة الفاعلية فى اتحاد الوجود الماهوى مع العدم لتكوين الآنية .

## التاريخية الكيفية

لا تحقق إذن للوجود على هيئة الآنية إلا بالزمان ؛ ولا آنية إذن إلا وهي متزمنة بالزمان ؛

وتلك هي الزمانية : فهي إذن الطابع الأصيل للآنية . لذا لأبد أن نجد خواص الآنية في الزمانية ؛ وهي خواص حددناها في آخر الأمر في ثلاث : المنفصل ، والتوتر ، والامكان . فلنحاول الآن أن نبين خصائص الزمانية المتداء من هاتيك .

أما صفة المنفصل فتدعونا إلى وصف تركيب الزمانية بالانفصال ، ونقضى بهذا على فكرة الاتصال . ومعى الانفصال في الزمانية أنها مكونة من وحدات منفصلة عن بعضها البعض ، وليس بينها غير هوات مطلقة لا سبيل إلى عبورها مباشرة . وذلك ما أدركه الباحثون في الزمان من قديم الأعصار ، حين جعلوا الزمان ، وهو ما نسميه هنا بالزمانية ، مكوناً من وحدات مستقلة قائمة بذاتها مقفلة على نفسها ، سموها باسم الآنات . وقد رأينا في الفصل الثاني كيف اضطر أفلاطون وأرسطو إلى القول بأن الزمان مركب من آنات ، على الرغم مما يثيره هذا من إشكال كبير ، فيما يتعلق باتصال الزمان ؟ وهو إشكال لم يستطع أرسطو حله إلا بالفرار من المشكلة ، أو على الأقل بالوقوع في تناقض مع أقواله السابقة ، إذ حاول الحل بأن قال إن الآن كالنقطة بالنسبة إلى الحط ، مع أنه قال من قبل إن الزمان لا وجود الآن كالنقطة بالنسبة إلى الحط ، مع أنه قال من قبل إن الزمان لا وجود أما الآن فعنده إذن غير متوهم ، بل هو العنصر المكون لازمان ! ويظهر أنه شعر بما في حله هذا من تناقض ، لذا جمع بين الناحيتين فقال : « إن الزمان متصل بواسطة الآن كا أنه منقسم وفقاً للآن » ( ٢٢٠ ا ، ٤ ) . والحطأ متصل بواسطة الآن كا أنه منقسم وفقاً للآن » ( ٢٢٠ ا ، ٤ ) . والحطأ

الذي نشأ عنه هذا التناقض هو أنه شبه الآن بالنقطة ، وهو خطأ يرجع بدوره إلى الحطأ الأكبر في تصور الزمان ، ألا وهو تصوره على نحو المكان . وفارق هائل بين النقطة والآن : فالنقطة في سكون وتتال أفتى إن صح هذا التعبير ، بينما الآن في حركة بمعنى أنه في توال مستمر رأسي إن جاز هذا التصوير المكانى هنا (أيا وَيَـٰلنا من المكان ، فقد أفسد علينا اللغة أشد الإفسادً ! ) ، والسكون يميل بنا إلى القول بالاتصال ، لأن التمييز معدوم فيه ، بينما الحركة تدعونا إلى القول بالانفصال ، لأننا يجب أن نميز هاهنا بين أحوال للمتحرك ، وإلا فلا معنى للحركة ؛ وهذا قد أدى في نهاية الأمر إلى إفساد فــكرة الآن ، بإدخال فــكرة الاتصال فيها ، على الرغم مما في هذا من تناقض فاضح لست أدرى كيف وقع فيه هوْلاء الفلاسفة – بل كل الفلاسفة الذين عالجوا مسألة «الآن » حتى هذه اللحظة – ؛ إذ ليس أمام المرء إلا واحد من اثنين لا ثالث بينهما إطلاقاً: فإما أن ينظر إلى الزمان على أنه متصل ، وليس له بعُد أن يقول مطلقاً بأنه مركب من آنات ؛ وإما أن ينظر إليه على أنه منفصل ، وعليه إذن أن يعد مكوناً من آنات منفصلة ليس بينها اتصال ؛ أما أن يقول بالآنات والاتصال معاً فهذا غير جائز على الإطلاق .

والسر في هذا الخطأ اعتبارات نفسانية وأخرى فزيائية . أما الفزيائية فهي تصو الحركة تصوراً مكانياً على أنها لا تتم إلا بالتماس والاتصال المباشر بين المتحرك والمحرك ، فلما كان الزمان مقدار الحركة ، فلا بد أن يصور على غرارها ، فما دامت تقتضى التماس والاتصال ، فالزمان بدوره لابد يقتضيهما . ومن سخرية الأقدار أن يعرقوا الزمان بأنه مقدار أو «عدد» الحركة ، والعدد منفصل ، بل هو الانفصال بعينه ، فكيف يقال عنه إذن إنه عدد متصل ؟ أو ليس في هذا تناقض في الحدود فاضح ؟ والأمر في هذا غير مقتصر على القدماء ، بل امتد إلى المحدثين ، إذ اضطروا ، لكي هذا غير مقتصر على القدماء ، بل امتد إلى المحدثين ، إذ اضطروا ، لكي

يفسروا التأثير من بعُد، أن يقولوا بوجود شيء هو الأثير يجرى فيه انتقال هذا التأثير.

ونظن من الواضح الآن ، بعد أن أثبتت نظرية المكم والميكانيكا التموجية (كما شرحناها) أن الذرات في انفصال بعضها عن بعض وأنه لا وجود للأثير كما أثبتت نظرية النسبية ، وأن التأثير ينتقل بنوع من الطفرة بين الذرات بعضها وبعض — ، نقول نظن بعد هذا أن لا محل مطلقاً لهذا الاعتبار الآن . وعلى هذا نستطيع أن نوكد ، على العكس ، أن الفزياء المعاصرة تضطر ناإلى القول بأن الزمان مكون من وحدات منفصلة انفصال الذرات ، وأنه غير متصل إطلاقاً ، بالمعنى القديم .

والاعتبارات النفسانية ترجع إلى فكرة الذاكرة . إذ قال هؤلاء ، وأكد أقوالهم آخيراً برجسون إلى أقصى درجة ، إن الذاكرة ملكة كلية قبلية تربط بين الأفعال فى الشعور بطريقة متصلة ، وكأنها سيجيل دقيق يرتسم عليه تيار متصل مستمر . وهى بهذا تصل الماضى بالحاضر كما تصل الحاضر بالمستقبل بأن تجعله مستمراً . وهذا الاتصال ليس معناه التكرار ، بل هو كتيار يجرى باستمرار دون أن يعود على نفسه . والزمان تبعاً لهذا قد صُور على أنه تيار متصل يجرى فى اتجاه واحد من الأزل إلى الأبد . ولسكى يتضح هذا المعنى للذاكرة ، جاء برجسون ففرق بين نوعين مها مختلفين أشد الاختلاف : فإحداهما ليست إلا مجموعة من العادات الآلية التي تفيدنا فى تكييف أعمالنا مع الظروف الممكنة المختلفة ، «هى عادة أو لى ا من أن تكون الذاكرة ، تمثل تجربتنا السابقة ، دون أن تستعيد صورتها . والأخرى هي الذاكرة الحقيقية . وهذه على امتداد متساو مع امتداد الشعور ، ولذا تحفظ وتصرف كل أحوالنا الواحدة تلو الأخرى وفقاً لحدوثها ، تاركة لكل واقعة مكانها ، وبالتالى هي تحدد تاريخها ، وتتحرك حقاً في ماض نهائي واقعة مكانها ، وبالتالى هي تحدد تاريخها ، وتتحرك حقاً في ماض نهائي واقعة مكانها ، وبالتالى هي تحدد تاريخها ، وتتحرك حقاً في ماض نهائي واقعة مكانها ، وبالتالى هي تحدد باستمرار ، مثل ما تفعل الذاكرة الأولى » قاطع ، لا في حاضر يتجدد باستمرار ، مثل ما تفعل الذاكرة الأولى »

(«المادة والذاكرة»، ص ١٦٤). وهذه الذاكرة الحقيقية ليست عنده وظيفة من وظائف المخ، «وليست تقهقراً من الحاضر إلى الماضى، بل الماخى من الماضى إلى الحاضر: فنحن نضع أنفسنا فى الماضى المتداء » (ص ٢٦٨)؛ وفيها يحتفظ عقلنا بكل الأحداث الماضية وإن لم تكن كلها فى حال الشعور الصريح، إذ من بيها ما هو كائن فى اللاشعور، ولكن هذا ليس معناه زوال هذه الأحداث. والماضى يبدو تبعاً لهذه الذاكرة الحالصة، كما يسميها برجسون، كأنه تيار متصل يكاد أن ينفصل عن التغير مكوناً مدة قائمة بذاتها. ولذا كان من اليسير على برجسون أن يخطو الحطوة الأخيرة فينعت الذكرى الحالصة بأنها الزمان أو المدة نفسها ومن هنا نرى أن الذاكرة قد أدت به وبغيره من السابقين إلى تصور الزمان متصلاً ، ما دامت الذاكرة عندهم تقدم لنا تياراً متصلاً من الشعور.

غير أن هذا التصوير لوظيفة الذاكرة ليس بصحيح . فقد أثبت بير جانيه (١) أن الذاكرة ترجع إلى «الفعل المؤجل» فقال : «إن الفعل المؤجل هو في رأني نقطة البدء الحقيقية للذاكرة » (ص ٢٣٢) ؛ ومعى تأجيل الفعل إحداث انقطاع في تيار الشعور ، لأننا نكون تمتئذ أحراراً في أن نفعل أو لا نفعل ، وفي هذا قطع لتيار الفعل المتواصل ، وإحالة إلى مستقبل أبعد، فإذا كانت الذاكرة كذلك، فإنها ليست ملكة كلية، نجدها في كل إنسان ، بل يقول جانيه ردا على برجسون : «إن برجسون يقول عادة بأن الرجل المنعزل ذو ذاكرة ، وأنا لست من هذا الرأى . فالرجل المتوحد ليست له ذاكرة كلية يختزن فيها كل ما مر به من أحداث وما عاناه من أحساس . وإنما الذاكرة ملكة متأخرة تنشأ مع الحياة الاجتاعية من أجل تكييف العمل وإياها، والأحداث لا تستجل فيها على نحو خط مستمر وتيار متصل ، بل على أساس إطارات عقلية أو اجتاعية نعطيها مدلولا واتجاها خاصاً » .

<sup>(</sup>١) بيير جانيه : « تطور الذاكرة وفكرة الزمان » ، باريس ، سنة ١٩٧٨ . (١)

ذلك نقد جانيه . وهو نقد يتجه إلى إثبات أن الذاكرة لا تعطينا هذه الصورة لتيار متصل للشعور يجرى في الزمان من الماضي إلى الحاضر ، بل على العكس من ذلك تمثل لنا في الزمان انقطاعات وانفصالاً . والواقع أن تصوير برجسون للذاكرة لا يتفق فى شيء مع ما تدل عليه كل الظواهر المتعلقة بالذاكرة ، سواء في أحوالها العادية وفي أحوالها المرضية ؛ ولا دليل مطلقاً على وجود ذكري خالصة ، أي تذكر عار عن أحداث معينة محدودة ، وبالتالي لا دليل على وجود تيار للشعور بالماضي يسير في خط واحد متصل، وكأنه تذكر فوق كل التذكرات الجزئية المحددة ، بل كل ما لدينا ذكريات خاصة بأحداث معينة متفرقة ذات اتجاهات عدة ، وإن جمعنا بيها مع ذلك حول وحدة : فإن هذا الجمع لا أصل له إلا ردها إلى مصدر واحد تنتسب إليه هو شخص أو ذات معينة ؛ ولا يدل هذا الجمع إطلاقاً على أن ثمت تياراً متصلا ، على النحو الذي تصور عليه برجسون ُ الذاكرة َ الحالصة . ولعلنا هنــا بازاء تجريــد أجــوف تخيلــه برجسون . وفي وسعنــــا أن نفسر السر في قـول برجسون بـه ، بـلا عنـاء . فحقيقـة الأمر أن برجسون قد جعل الذاكرة هي الروح ؛ وتصور الروح على أنها المدة أو الزمان المتصل المستمر ؛ ثم صور الذاكرة على أساس هذا التصوير للزمان ، فكأن تصويره للذاكرة إذن ليس الأصل في تصويره الزمان ، بل بالعكس. ولذا نرى نظريته في الذاكرة لا تقوم مباشرةً على الوقائع النفسية ، بل يحاول فيها إخضاع هذه لنظريته في اللَّدة . فواقعة اللاشعور لا تدلنا مطلقاً على أن «كل» الأحداث الماضية تسجل في الذاكرة ، بل كل ما تدل عليه هو أن ثمت أحداثاً قد سجلت في الذاكرة ولسبب أو لآخر استبعدناها حاضراً عن الشعور ؛ وليس كل ما في الذاكرة محدداً بزمان معين في الماضي ، فأغلب ما فى الذاكرة من معارف لا ندرى متى وأين حصلناه ، خصوصاً اللغة . وهذا يدل على أن مسألة التحديد الزماني في الذكريات مسألة ثانوية . وإذا كانت كذلك ، فالماضي الذي تصوره الذاكرة ليس محدداً كأنه خط

من الزمان مستمر متعينة أجزاو م بعضها بالنسبة إلى بعض ؛ والظواهر المرضية التي أهاب بها لا تودى إلى القول بهذا النوع من الذاكرة .

والنتيجة لهذا إذن أن الذاكرة لا تسمح لنا بتصوير الزمان على بحو مافعله هوًلاء الذين ظنوا أنهم قد اعتمدوا عليها فى هذا التصوير . فلا الاعتبارات النفسانية إذن ، ولا الاعتبارات الفزيائية مودية إلى القول بأن الزمان متصل ولعل الدافع الحفى لهذا القول هو رغبة الإنسان فى انقاذ الماضى ، والتخفيف من قوة الزمان القاضية على كل شيء فى زعمهم . ولكننا لا نستطيع أن ننساق فى تيار هذه الأمنية ، ولذا نؤكد أنها وهم لا بد من القضاء عليه وليس أمامنا بعد إلا أن نوكد أن الزمان مكون من وحدات منفصلة ، وأنه لا وجود لتيار مزعوم يسمونه المدة أو المجرى المتصل .

والسوال الذي يجب علينا أن نضعه بعد هذا هو: إذا كان الزمان على هذا النحو ، فكيف نفرق فيه بين ماض وحاضر ومستقبل ؟ والجواب عنه يرتد بنا إلى نظرية الوجود . فقد قلنا في الفصل الأول ، وكذلك في الثالث إن الأصل هو الوجود الماهوى ؛ وهو ينتقل إلى حال الآنية بواسطة دخول الزمان في الوجود الماهوى : وبعبارة أخرى يصير الممكن واقعاً متحققا بالفعل في العالم بواسطة دخول الزمان على صورة العدم ، بأن يختار في الوجود الماهوى بين وجه أو أوجه معينة من أو جه الممكن وتتحقق بالفعل . وهذه العملية تتضمن إذن ثلاثة أطوار : الإمكان، والفعل، والتحقيق بالفعل . هما يذكرنا بالأطوار الثلاثة التي وضعها أرسطو لبيان التغير وهي : القوة ، والفعل في سبيل التحقق ، وهذا يسميه إنرجيا ما بوالكال أي التحقق فعلا ، ويسميه إنتلخيا على الأمر من ناحية الوجود الذاتي ، وهو قد يقوله أرسطو هو أننا ننظر إلى الأمر من ناحية الوجود الذاتي ، وهو قد نظر إليه خصوصاً من ناحية الوجود الفزيائي ؛ وهذا يفضي إلى التفرقة : لأن الأول فيه مجال للحرية ، والثاني ليس فيه مجال للحرية ، أو على الأقل

عجل الحرية فيه أضأل نسبياً ، إذا ما أخذنا بالنتائج التي قالت بها نظرية الكم في نسب اللاتعين عند هيزنبرج .

أبا الإمكان فمعناه أن الوجود الذاتى في جالة إضها وتصميم لما يمكن أن يكون عليه ، وهو سابق على التحقق بالضرورة . فليس بصحيح إطلاقاً ما زعمه برجسون من أن الممكن هو سراب الحاضر في الماضي ، وأن الواقع هو الذي يصير ممكناً ، وليس الممكن هو الذي يصبح واقعاً ، أجل! إن ثمت حالة نفسية نشعر فيها بشيء من هذا ، وهي حالة الندم ، فبعد أن أرتكب فعلا يتبين لى بعد الفعل خطأوه ، أقول لنفسى : قد كان ممكناً أن أفعل كذا وكذا . ولكن حتى في هذه الحالة ، نحن لا نجعل الحاضر ذا سراب هو الماضي ، أو الماضي سراب الحاضر . لأننا هنا لا نقول إن هذا الفعل الحاضر الذي أصبح واقعاً قد كان ممكناً ، وبالتالي كان في الوسع ألا أفعله – ، لا نقول هذا فحسب ، بل نقول أيضاً في نفس الآن إن تمث إمكانيات أخرى كان فى وسعى اختيارها ؛ وعلى هذا فليس الممكن انعكاساً للحاضر ، بل إنماء له وإغناء لمدلوله ، إذ الحاضر قد يوهمني بأنه الوجه الممكن الوحيد ، لأنه الذي تعين وحده ، بيها الممكن هنا يجعلني أقول على العكس من ذلك ، إن ثمت أوجهاً أخرى عديدة كان في الوسع أن يتحقق على نحوها الحاضرُ . وليس هذا الإثبات وحده هو الذي يقنعنا بفساد مذهب برجسون ، بل في وسعنا أيضاً أن نبين صحَّة قولنا بأسبقية الممكن على الواقع بطريقة إيجابية واضحة بأن نقول : الفعل الذي فيه اختيار ، على أى شيء يدل ؟ إنه لا يدل إلاعــلي أن ثمت ممكنــات عدة يختــار من بينها الفاعـل واحداً أو صفةً معلومة وينفذها . ولا معنى للحرية مطلقاً إلا على هذا النحو : فالجرية معناها القدرة على الاختيار ، ولا اختيار إلا بين ممكنات ، وإلا فلا معنى له ، بل يكون اضطراراً لا اختياراً ، فالحرية إذن تقتضي بالضرورة مقدماً وجود المكنات . فقد يكون مفهوماً من رجل ينكر الحرية أن يقف هذا الموقف الذي وقفه برجسون من فكرة الممكن ، أما وبرجسون من

القائلين بالحرية ، بل من المتفاخرين بهذا كل التفاخر ، فإن عجبى من موقفه هـذا يستنفد كل عجب ، إذ لا أستطيع أن أتصـور كيف فاته هنا هذه الظاهرة البسيطة الواضحة ، ظاهرة الفعل الحر ؛ ولعل التفسير الممكن لهذا التناقض الغريب هو نزعته الفعلية (البرجمتية) التي جعلته هنا يقدم الفعل على الإمكان ، مزيلاً بهذا دور التصميم والاختيار من عملية الفعل ، أى ملغياً كل حرية . أو ليس من السخرية العابثة أن يقال عنه بعد هذا إنه فيلسوف الحرية ؟!

من الثابت إذن أن الإمكان سابق على الواقع ، وكل إنكار لهذه الحقيقة صادر عن وهم ، وهم أن الأسبقية هنا فى التحقيق الفعلى ، فنضعهما فى مستوى واحد، هو الوجود العيبي المتحقق بالفعل؛ ونقول إن أحدهما، وهوالواقع، يكون أسبق، مع أتنا يجب أن نلاحظ هنا أننا في مستويين مختلفين بين الوجود الماهوى ومستوى الوجود العيني الواقعي . ولإيضاح هذا نعود إلى ظاهرة الفعل الحر ؛ فنقول إن الذات قبل الفعل تكون حاوية لإمكانيات عدة ، فتختار من بينها إحداها أو بعضها وتحققه ؛ فالإمكانيات هنا أشياء مستقبلة قابلة لأن تتحقق ، ولكن لاكُلُّها ، والاختيار هو الذي يعين الأوجه الممكنة التي ستحققها الذاتُ بالفعل ، ثم يأتى دور التنفيذ ، حتى إذا ما انتهى صار الوجه المختار متحققاً فعـلاً . ودور التنفيذ هـــذا هــو دور فعــل يجرى حاضراً ويتم فى آن واحد مع الاختيار ، حتى إننا لا نستطيع أن نفرق بينهما بالفعل ؛ ولذًا يجب أن نعدهما فعلا واحداً لا يتجزأ يجرى في حال الحضور المباشر . أما بعد التنفيذ مباشرة ً فلدينا دور ٌ جديد ثالث هو دور الفعل وقد تحقق . ومن الواضح هنا أننا لسنا بإزاء شيء سيكون ، ولا بإزاء شيء في حال كينونة وفعل يجرى ، بل في حال شيء قد كان . ومن هنا نرى أن هذه العملية· ذات أدوار ثلاثة : الفعل بوصفه ممكناً «سيكون» ؛ والفعل بوصفه حادثاً يجرى «كائناً »؛ والفعل بوصفه شيئاً «قد كان». و« سيكون» : معناها المستقبل و « قد كان » : معناها الماضي ، و « كائن » : معناها الحاضر. وبهذا المعنى ، وهذا المعنى فحسب ، نفرق فى الزمان بين ماض وحاضر ومستقبل. فآنات الزمان الثلاثة إذن ذوات معان وجودية خالصة ، لأنها لا تتصل إلا بالفعل فى أدوار تحققه ، أى الوجود فى أحواله إبان التحقق ابتداء من الماهية مارين بالفعل بمعناه الديناميكي ، حتى نصل إلى التحقق الفعلى للموجود.

ولو رجــعنا الآن إلى لوحة المقــولات التي وضعناها ، سواء بالنسبة إلى العاطفة وبالنسبة إلى الإرادة ، لوجدنا أن كل ثالوث من الثالوثات الثلاثة في كلتا الحالتين يمثل آنا من هذه الآنات الثلاثة . وهذا ما أشرنا إليه فعلا من قبل في عرضنا لطبيعة كل منها ، فلا داعي إذن لتكرار ما قلناه . إنما نجتزىء بأن نشير إلى الموقف العاطفي والإرادى المرتبط بالآنات الثلاثة حتى نفسر بهذا ما يعزى إلى كل منها عادة من مواقف نفسانية انفعالية . أما المستقبل فلأنه يدل على الإمكان الذي لم يتحقق بعد ، وهو بهذا لا زال غنياً ، لأن في مجرد التحقق إسقاطاً لبعض الأوجه ، ومن هنا ينفذ العدم كما شرحنا بالتفصيل في الفصل السابق - ، نقول إنه لهذا الغني بالمكنات يتسم بسمة السرور والبهجة والإقبال . ومن هنا كان الأمل أو الرجاء أو التمني ، وكلها أحوال عاطفية تدل على آن المستقبل ، أعذب ما يشعر به الموجود . ونحن قد رأينا فعلا أن ثالو ئي المقولات المرتبطين به يدلان على هذا : فهو الحب في ميدان العاطفة ، والتعالى في ميدان الإرادة ، وهذان أسمى مشاعر الموجود الجهيمة من حيث السعادة . ولكن ليس معنى هذا أن المثل الأعلى للموجود الجهي أن يقتصر عليهما ، لأنهما لا يمكن أن يقوما بذاتهما ، وإلا انقلبا إلى أتزهلِم جوافله ، وهذا ما تقتضيه أيضاً طبيعة التوتر فى الوجود ، فهى تقضى عَلِيْنِا عِبْلَاهُ نِقِفْ عَنْدُ الْإِمْكَانُ ، بِلَ لَا بِدُ لَنَا مِنْ الْانْتَقَالَ إِلَى الْفَعَل . وهذا الانتقالِ إبانغ التحقق يبدأ يفقد شيئاً من بهجة الإمكان ، ولكنه لا يفقدها نهائياً إِن كِلْنِهُ الْهَجِلِ لِلْ زال كائناً ، أي لا زالت ثمت إمكانيات لم تتحقق بعدالُه عن هذا الدور ليس فيها من المقولات المعبرة عن هذا الدور ليس فيها من

البهجة ما فى مقولات الدور السابق ؛ ولكنها أيضاً أكثر بهجة من مقولات الدور الثالث . ولما كان التحقيق يجرى بالفعل كائناً ، فإن الشعور به يكون إلى أقصى درجة ، أعنى الشعور من جانب الذوات بوجودها ، لأن وجودها فى تحققها بالفعل ؛ وهذا فى الواقع هو معنى الحضور . ولذا كان هذا الدور دور الحضور أو الآن الحاضر . والشعور بالوجود قد رأيناه فعلا بالغاً أوجه فى حالتى ثالوث القلق وثالوث الحطر ، وما هذا إلا لأن ثمت حضوراً ، إذ فيها تحضير الذات نفستها . وفعل الحلق بوصفه فعلاً مشعوراً به إنما يتم فى هذه الحالة إلى درجة بعيدة ؛ أما بوصفه فعلاً ذا آفاق واسعة فيتم فى حال المستقبل .

وهــذا الشعور المـليء بالوجـود في حـال الحـاضر هـو الـذي يفسر لنا الميــل إلى تصـور السرمديـة عــلى وفـق الآن الحـاضر . إذ نتصـور في هذه الحالة وجود فعل واحد ، لا نجعله مسبوقاً بإمكان ، كما أننا لا نتصوره منتهياً وإن كنا نحسبه مـع ذلك كـاملا ، وهو ما يسمى الفعل المحض عند أرسطو . وهذا تصوير ينطوى على إشكال عنيف : إذ فيه من ناحية كمال "، ومن ناحيـة أخرى حضـور "دائم ، والناحيتـان متعارضتان ، لأن الـكمال يدل على أن الفعل قد تم ، وتمام الفعل كما قلنا فيه إخراج له من الحضور ، فهنا إذن مُـضِـي وحضور معاً . وهذا الإشكال هو الذي أدى ببعض المذاهب الى الحروج عن هذه الوحدة المغلقة على نفسها في الآن الحاضر ، بجعل السرمدية في صيرورة لا في ثبات . فالمذاهب القائلة بوحدة الوجودعوماً ، بالمعنى الديناميـكي لا السكوني ، خصوصاً مذهب إكهرت ، تقول بأن السرمدية أو السرمدية الإلـهية في صيرورة وتحقق مستمر ، وما ذلك إلا لأن تصور السرمدية فعالاً ثابتاً فيه إشكال " .

والواقع أن فكرة السرمدية فكرة مليئة بالإشكالات والأغاليط. فإننا إذا فهمناها بمعنى الآن الدائم nunc stans فقد قررنا أن ثمت فعلا واحداً لا أجزاء فيه ، وهذا الفعل لم يكن له قبل مكان ، ولن يكون كاملا فى ذاته : وإلا

فرقنا بين أجزاء فيه وخرجنا بهذا عن الحاضر الدائم إلى مستقبل وماض . ولذا لا نستطيع أن نتصور فعلا كهذا إلا خارجاً عن كل زمان ، وهذا ما قالوا به فعلا ، إذ انتزعوا السرمدية من كل زمانية . ولسكن هل هذا ممكن ؟

إن الفعل لا بنه أن يكون تحقيقاً لمكن ، وإلا فلا معنى لتسميته «فعلاً »، وهذا التحقيق إما أن يتصور حدوثه دفعة واحدة ، أو بالتدريج . فإن كان الأول فقد اكتمل في ذاته في هذه الدفعة الواحدة ، وبالتالي يصير شيئاً قد كان ، أي لا بد أن نضيف إليه فكرة المضى ، وفي هذا إخراج له من الحضور الدائم إلى الماضي ، وبالتالي من السرمدية المزعومة إلى الزمانية ، وفي هذا قضاء "على فكرة السرمدية بوصفها في مقابل الزمانية . وهنا قد يعترض علينا فيقال إننا نقيس السرمدية بزمانيتنا ؛ وهذا يودي إلى إفساد فكرة السرمدية وجعلها متزمنة ، أي نقيض ؛ذاتها . ولكنه اعتراض مردود لأننا إما أن نُعيَّد السرمدية فعلا ، وإما ألا نُعدها كذلك . فإن قلنا بالأولى ، فكل فعل معناه التحقق ، وإذا تم فقد أصبح خارجاً عن الحاضر داخلا في الماضي ، وبذا يجب أن نضيف إليه طابع الزمانية . وإن قلنا بالثانية ، فلن يكون للسرمدية معنى ، لأنها ستنحل حينتذ إلى اللاشيء ؛ أو ستكون ذات وجود من نوع آخر غير وجود الفعل . فما عسى هذا الوجود أن يكون ؟ لا شيء غير وجود الإمكان . والإمكان لا يكون إمكاناً حقاً إلا إذا كان سيصير فعلا ً وواقعياً ، كما قررنا ذلك مراراً فى الفصل الأول ؛ وإلا كانَ كلمة" خالية" من كل معنى. وصيرورته فعلاً معناها الانتقال من حال الإمكان إلى حال التحقيق ، والأول هو المستقبل والثانى الحاضر ، فكأننا لا بد أن نرتبُّد إذن مرة ً أخرى إلى الزمانية .

لم يبق إذن غير الفرض الثاني ، وهو أن الفعل يتحقق بالتدريج ، وهذا معناه الانتقال من الإمكان إلى التحقيق إبان الفعل حتى نصل إلى التحقيق فعلا ، وهكذا باستمرار . وفي هذا التمييز تقوم الزمانية . ومن هنا فالسرمدية

لا بد أن تتصور على أنها متزمنة بالزمان وإذا كانت كذلك ، فيم نفرق بينها وبينه ؟ واضح أولا أنه لم يبق ثمت أدنى مبرر لهذه التفرقة ؛ وهذا فعلا ما انتهت إليه السرمدية عند المحدثين ، كما أشرنا إلى هذا في الفصل الثانى ولم يبق لها معنى بعد إلا أن ننظر فيها إلى الزمان من حيث أزليته وأبديته . وعلى هذا فالسرمدية هي الزمان الأزلى الأبدى المطبوع مع ذلك ، أو لذلك ، بطابع الزمانية ، بمعنى أننا نميز فيه بين آنات للمستقبل والحاضر والماضي ، وليست إذن حاضراً دائماً كما تصورتها النظرة القديمة .

ومن هنا ذرى أن وضع السرمدية فى مقابل الزمان وهيم لا مبرر له إطلاقاً ، والقول بأن ثمت سرمدية خالية من آنات الزمان الثلاثة زائف فائل ، وتصوير مشوه لحقيقة الوجود . فلا وجود إلا مع الفعل ، ولا فعل إلا مع الإمكان ، ولا إمكان إلا لفعل ، ولا فعل إلا وينتهى — جزئياً على الأقل — إلى تحقيق شيء فعلا ً ؛ وإلإمكان ، والفعل إبان التحقق ، والتحقق فعلا هى كما رأينا آنات الزمان ، فلا وجود إذن إلا بالزمان . وعلى هذا فكل وجود يتصور خارج الزمان هو وجود " موهوم ، مصدره التجريد الكاذب لعقل واهم يحاول أن يقسر الأشياء الوجودية على الدخول فى قوالبه المتحجرة . ومصدر القول به محاولة الإنسان القضاء على الحزع من الزمان .

ذلك أنه ، ولو أن التحقق لا يتم إلا بالزمان ، فإن في مجرد التحقق خيراً من ناحية وشراً من ناحية أخرى : الحير من حيث إغناء الوجود الذاتى عا تحقق من إمكانيات ، والشر من جراء عدم إمكان تحقيق الإمكانيات الأخوى . فقد رأينا أن الفعل لا يتم إلا إذا كان ثمت اختيار ، والاختيار معناه ترك إمكانيات غير متحققة وغير قابلة أحيانا للتحقق على وجه الإطلاق. ولما كانت السعادة لا تتم إلا بالتحقيق المكامل لكل الإمكانيات ، إذ بهذا يكتمل الوجود قدر المستطاع ، فإن في مجرد الاختيار نقصاً لقدر السعادة ، وكل هذا يودى إلى شقاء الذات . ومن هنا يأتي شقاء الضمير من الناحية الوجودية . إذ السعادة لا يمكن أن تتم إلا باحراز الكل . وإحراز الكل

مستحيل: لأن الفعل يقتضى الاختيار ، نظراً إلى أن الفعل يستلزم التعين، والتعين لا يقوم إلا بأخذ وجه أو بعض وجوه دون البعض الآخر من أوجه الممكن . والاختيار إذن معناه استبعاد إمكانيات ، وفي هذا عدم تحقيق ، مما يودى إلى عدم إحراز الكل ، وبالتالى إلى الشقاء . والوجود شي بطبعه لهذا السبب بعينه ، وسيظل شقياً ، لأن الإمكانيات لا متناهية ، واللامتناهى لا يمكن اجتيازه ، فإذا كانت السعادة الكلية لن تتحقق إلا باحراز الكل ، وإحراز الكل معناه إذن اجتياز اللامتناهى ، واجتياز اللامتناهى مستحيل ، فالسعادة الكلية إذن مستحيلة . وهذا ما يعبر عنه عادة بقولنا إن السعادة نسبية : فهى نسبية إلى الإمكانيات اللامتناهى لا يمكن اجتيازه . دائماً ومن حيث جوهرها ، نسبية ، ما دام اللامتناهى لا يمكن اجتيازه .

وهذا الشقاء لا يمكن إذن أن يزول إلا إذا أمكن قطع اللامتناهى ،أو إذا استبعدنا الإمكانيات : والأول مستحيل ، والثانى معناه استبعاد الفعل ، وبالتالى ، أو بهذا عينه ، استبعاد الزمان . ولذا نجد أن الذين حاولوا تصور الكائن الأسعد أو الذى هو السعادة بعينها ، قدد اضطروا إلى الأخذ بهذين الوجهين معاً ، أو الواحد دون الآخر : فنهم من نفى عنه الزمان ، ووضعه في سرمدية خاوية لا معنى لها ، جعلوها في مقابل الزمان. وقد رأينا ما في هذا التصوير للسرمدية من زيف وبطلان . ومنهم من جعله لا متناهيا متناهيا في آن واحد : لا متناهياً من حيث الإمكان ، ومتناهياً من حيث الفعل ، إذ هو كمال " جامع لكل كال ممكن ، ومعنى هذا أنه متناه ولا متناه معاً ، وهذه فكرة متناقضة ، تبعاً لمنطقهم على الأقل . فنحن هنا إذن بإزاء وهم وهذه فكرة متناقضة ، تبعاً لمنطقهم على الأقل . فنحن هنا إذن بإزاء وهم آخر يضاف إلى وهم السرمدية .

وقد آن للانسان أن يتخلص من كل هذه الأوهام التي تقرر وجوداً غير الوجود المتزمن بالزمان ، فهذا واجبٌ لا بد من أدائه إذا كان لنا أن نعيد للإنسان معناه وقيمته . ولهذا فإننا نقرر هنا في صراحة تامة ، وبلا أدنى مواربة ، أن كل وجود غير الوجود المتزَّمن بالزمان وجود " باطل كل

البطلان ، وأن السرمدية المضادة للزمانية وهمّ من أشنع الأوهام ، وأن السعادة الكلية التي تتصور على أساس هاتين الفكرتين الزائفتين كاذبة بالتالى أشنع الكذب ؛ وأن كل إحالة إلى وجود غير زمانى ، هي إحالة إلى اللاشيء .

وجود" أو لا وجود ، تلك هي المسألة هنا أيضاً .

فإن كان وجـود ، فلا بد من الزمان ؛ أما بغير الزمان ، فثمت لا وجود , ولا واسطة بيهما .

ولكلِّ بعُد أن يكتيف مذهبه وفقاً لهذا الرأى كيف يشاء .

ولهذا فنحن نرفض كل محاولة لاستبعاد الزمان على أى نحو كان هذا الاستبعاد . والزمان هنا هو العلة فى تحقيق الإمكان ، والإمكان لا متناه ، واللامتناهى لا يمكن اجتيازه ، فتحقيق كل الإمكان مستحيل ؛ ولما كانت السعادة لا تتم إلا بأن يحقق الوجود كل المكانياته ، فالسعادة الكلية وهم وبهذا نفسر السر فى تصوير الزمان على أنه مُدمر قاض على الأشياء ، مما يتمثل بوضوح فى قول القائلين : «وما يهلكنا إلا الدهر » ( «القرآن » : 20 : 27 ) ، مما جعل الدهر هدفاً لأشد اللعنات ، وهذا أظهر ما يكون فى أدبنا العربى ، على الرغم من تحذير النبى فى الحديث المنسوب إليه ، القائل : لا تسبوا الدهر ، فإن الدهر هو الله . وطابع الإشقاء هذا الذى يعزى إلى لا تسبوا الدهر ، فإن الدهر هو الله . وطابع الإشقاء هذا الذى يعزى إلى الزمان هو ما نعتوه باسم «آفة الزمان » ، أى الزمان مصدراً للشر والشقاء .

فهذه ظاهرة حقيقية أدركها الإنسان من أقدم الزمان ، وتفسيرها من الناحية الوجودية أن الزمان هو الذى فيه وبه يتم الفعل ، وتحقيق الفعل فيه سلب لإمكانيات ، وهذا السلب معناه أن التحقق لن يكون كاملا ، ونقصان التحقق يفضى إلى الشقاء ، لأن السعادة لا تتم إلا بتمام التحقيق . فالزمان إذن أصل الشقاء . ولا سبيل كما رأينا إلى القضاء على هذا الشقاء ، ما دام مصدره الزمان ؛ وكل محاولة في هذا الصدد لا تستطيع أن تقوم في داخل

الوجود الحقيق ، لذا تهرب إلى وجود زائف يخترصه الحيال اختراصاً وقد رفضنا نحن أن ننساق فى تيار هدا الوهم ؛ ولذا نقرر أنه إذًا كان الزمان آفة ، فلا سبيل مطلقاً إلى الشفاء مها ، وإذا كان شراً ، فهو شر ضرورى ، وبالتالى يكون هو الحير بعينه ،أو بالأحرى يجب أن نجعل الزمان عيبر الحير والشر . وليس علينا بعد هذا إلا أن نقبل الوجود هكذا وكما هو ، أى على أنه متزمن بالزمان ؛ وإذا كان الزمان شراً ، فالوجود شر علينا أن نأخذ به كما هو وبما فيه من شر كامل ، دون أن نحاول الفرار إلى أوهام السرمدية أو الحاضر السرمدى أو الوقت الدائم ، ودون أن نحاول أن نقول بوجود غير متزمن بالزمان . فما أفسد الإنسان وأفقده قيمته إلا هذه الأوهام ، وما يدعو إليها من نزوع نحو الحلاص ، مع أن الحلاص لن يتحقق إلا بحب الوجود على هذا النحو بكل ما فيه من شقاء . والواجب الأسمى على الإنسان هو أن يقول للوجود المتزمن : نعم ، بكل ما فيه من قوة . وهذه مسألة لا نريد أن نطيل فيها ها هنا ، لأننا نريد أن ننأى ببحثنا هذا عن التقويم قدر المستطاع ، فهو بحث وجودى ، ولذا يجب أن تكون الأحكام فيه أحكام فيه أحكام وجود ، لا أحكام تقويم .

وفى شرحنا لمقولات العاطفة والإرادة توكيد لما نذهب إليه هنا. فقد أحذناها على أنها المعبرة عن الوجود الحقيقى ، وهى مطبوعة بطابع الزمانية فى جوهرها وليست فيها أية محاولة للفرار من الزمانية على أى نحو كان هذا الفرار. وهذا هو السر فى أنها قد تبدو مطبوعة بطابع الشقاء والألم والعذاب أكثر منها بالسعادة والسرور والطمأنينة.

فالوجود بالزمان إذن وجود أسيان . ونحن نميل إلى ربط طابع الأسى هذا بالآن الماضى وهـوميل يبرّره التفسير الوجودى لهذا الآن . فقد قلنا إن الماضى يعبر عن الفعـل بعد أن تحقق وكان . وفى انتهاء التحقق خاو من حضور الفعل ، أى نقصان فى الشعور الحى بالوجود . هذا من ناحية ، ومن ناحية أخرى فإن فى هذا الانتهاء تثبيتاً لمدلول الاختيار ، والاختيار كما قلنا مصدر الشقاء لأن فيه سحباً لإمكانيات ، لكن قبل تمام الفعل كان ثمت

عبال بعد للإمكان ، أما وقد انهى التنفيذ فقد صار الاختيار واقعاً عارياً عن كل إمكان ؛ وبدا يعلو الشعور بالنقصان ويصير شعوراً حقيقياً لا سبيل إلى رده . وهذا يدعو إلى الشقاء أو الهم المتعلق بالإمكان . فالوجود مهموم بتحقيق إمكانياته . فإذا تحقق مها وجه دون بقية الأوجه غزا الهم الذات الوجودية . ولذا يرتبط بالماضى الهم والأسى .

لهذا فإن هيدجر مصيبٌ في تفسيره للزمانية على أساس الهم . لـكنه يغالى في هذا كثيراً حيمًا يفسر كل آنات الزمان الثلاثة على هذا الأساس. والأولى! أن يضاف الهم إلى الماضي ، دون المستقبل والحاضر . أجل ، إن المستقبل يداخله لون " من الهم من حيث كون الوجود مهموماً مقدماً بتحقيق إمكانياته. لكننا نظن أن مصدر الهم هنا يأتى خصوصاً من شعور سابق بالهم اللازم للمضيُّ " ُبعــد انتهاء التحقيق ، وليس صادراً مباشرة ً عن الزمانية بوصفها مستقبلا حقيقياً . لأن الغالب على الزمانية في حال المستقبل الحقيقي أن تكون ملونة بالأمل والرجاء . وصحيح أن في هذين نوعاً من الهم السابق ، خوفاً من عدم التحقق ، ولكن هذا الشعور دخيل أولى! به أن يضاف إلى القلق فى الآنَ الحاضر، أو الأسف على الآن الماضي بما تم فيه . لذا نميل نحن إلى التمييز بين الأحوال اللازمة لكل آن من الآنات الثلاثة ، دون أن نردها إلى أحدها وحده . خصوصاً أن في هذا توكيداً لمعني الزمانية بكل ما فيها أكثر وأكثر ، لأن في رد بعضها إلى بعض شيئاً من القول بضآ لة قدر بعضها ، وهذا ما لا نود إدخاله هنا في بحثنا الوجودى ، الحالى من التقويم إلا على أساس الشرف في المرتبة الوجودية .

وهذا يدعونا إلى إثارة مشكلة الأولية و الأولوية بين الآنات الثلاثة. والرأى بازائها قد انقسم ، كما هو طبيعى ، إلى ثلاث شعب : ففريق يجعل الأولية والأولوية معاً للحاضر ، وآخر يجعلهما للماضى ، وثالث للمستقبل . والأولون هم القائلون بفكرة الحاضر السرمدى ، والفريق الثانى ينتسب إليه

المؤرخون وأصحاب النزعة التاريخية بوجه عام ؛ أما الشعبة الثالثة فيمثلها عادة أصحاب النزعة الدينية ثم الوجوديون ، خصوصاً كيركجورد وهيدجر.

أما فكرة الحاضر الأبدى الأزلى فتعود في نهاية الأمر إلى النظرة القديمة إلى السرمدية على أنها الآن الدائم ، خصوصاً في الأفلاطونية المحدثة . وهي في الواقع محاولة" للجمع بين الزمان والسرمدية، إذ « الآن هو نقطة التقاطع بين الزمان والسرمدية » ، كما يقول اوى لافل (١) ، « والزمان يلتى الموجود بالآن ، فلولا الآن لما دخل الزمان في الوجود على الوجه الذي دخله » ، كما يقول أبو البركات البغدادي (٢) . فالآن يشارك إذن في الوجود المتزمن باعتبار الحضور ، وفى السرمدية باعتبار الدوام وعدم التجزئة . ولذا نجد القائلين بفكرة الحاضر السرمدى هم ممن ينزعون نحو تحقيق السرمدية ، وبالتالى نحو التحقق بوحدانية الألوهية ، أَى أنهم أصحاب نزعة صوفية . وهم بهذا يريدون إيجاد تجربة صوفية للسرمدية مع الوجود الحاضر ؛ والمتصوفة المسلمون من أهم من عنـوا بهذه التجربة ، وسموها باسم « الآن الدائم » ،الذي شرحه صاحب كتاب « جامع الأصول في الأولياء » شرحاً بديعاً فقال : « الآن الدائم : هو امتداد الحضرة الإلهية ، الذي يندرج فيه الأزل في الأبد ، وكلاهما في الوقت الحاضر لظهورهما في الأزل على أحايين الأبد وكون كل حين منها مجمع الأزل والأبد ، فيتحد به الأزل والأبد والوقت الحاضر . فلذلك يقسال لباطن الزمان وأصل الزمان سرمد الآن ، الآنات الزمانية نقوش عليـه وتغييرات لا يظهر بها أحكامه وصُورَه ؛ و هو ثابت عـلى حاله دائماً سرمدا، وقد يضاف للحضرة العين دية لقوله عليه الصلاة والسلام : ليس عند ربك صبـاح ولامساء » . (١) فعلى هـذه النظرية ، وكما هو واضح من

<sup>(</sup>١) لوى لافل: « الحضرة الكلية » ، ص ١٧٤ ، باريس سنة ١٩٣٤ .

<sup>(</sup>  $\gamma$  ) أبو البركات البغدادى : « المعتبر فى الحكمة » ج  $\gamma$  ص  $\rho$   $\gamma$  ، طبع الهند ، سنة  $\rho$   $\rho$   $\rho$  .

<sup>(</sup>٣) أحمد ضياء الدين الكمشخانلي : « جامع الأصول في الأولياء » \*

هذا النص البديع ، أصل الزمان هو الآن، والآن يقصد به الآن الدائم أي أبداً . ولا قل يوضح الأمر أكثر بأن يعزو هذا الحاضر السرمدى إلى الموجود الحكلى ، والموجود الجزئى يشارك في هذه الحضرة الكلية بواسطة الفعل ، وكأن الحضرة منتشرة في الموجودات الجزئية ، انتشاراً كان من شأنه أن استحال التوافئي النام بين الفكر والوجود ؛ والأنا يتلقى من الموجود الحضرة التي يبدو أنه يعيره إياها ؛ وعليه أن يسعى للاتصال بهذه الحضرة التي فصله عنها الزمان ، ولو أنه لا يستطيع الوجود إلا بالزمان.

وواضح أننا لا نستطيع الأخذ بهذه الفكرة ، على الرغم مما يبدو فيها من عمق ، لأن الأسس التى تقوم عليها تخالف الأسس التى بنينا عليها مذهبنا تمام المخالفة : فهى تقوم أولا على فكرة الكائن الكلى ، ونحن قد رفضناها ، وحسبنا الوجود للوحدات المنفصلة وحدها ، ولايوجد ثمت شيء اسمه الوجود أو الكائن الكلى ؛ وثانياً تقوم على فكرة المشاركة ، وهى فى تناقض تام مع فكرتنا عن الاتصال بين الذوات ، لأننا ألغينا الاتصال إلا بالطفرة ، والمشاركة تخالف هذا تماماً ؛ وثالثاً ونتيجة لازمة لما سبق ، تقول بالسرمدية الحالية من الزمانية ، وهى فكرة نقضناها من قبل بالتفصيل . لذا لانستطيع إذن أن نقول بأن الماضى هو الآن الأصلى للزمانية ، خصوصاً أن هذا يؤدى إلى القول بالسرمدية الحالية من الآنية .

لكن تحديد موقفنا من الفريق التالث الذى يجعل الآن الأصيل هوالمستقبل، ليس على هذا النحو من السهولة ، لأن الأسس عندنا وعندهم واحدة تقريباً . وهيدجر من أهم من عدى بتحديد رأيه صراحة عدلى رأس هدا الفريق ، فقال : إن الزمانية الأصيلة الحقيقية تتزمن ابتداء

برص ٩٩ ، طبع مصر سنة ١٣٢٨ ه = سنة ١٩١٠ م . وراجع أيضاً ص ٣١٢ ، ص ٩٥٩ ، من هذا الكتاب نفسه .

من المستقبل الحقيقي، حتى إنها لتوقظ الحاضر بأن تكون هي مستقبلا قد كان؛ فالظاهرة الأولية للزمانية الأصلية الحقيقية إذن هي المستقبل («الوجود والزمان»، ص ٣٢٩)، وقد حلّالنا معني هذه العبارة بالتفصيل في رسالتنا «بشكلة الموت» (ص ١٢٩ – ص ١٣١ من المخطوطة) فلا داعي للعرّد. بل نجتزيء بأن نقول بإيجاز إن السر في هذا عند هيدجر هو أن الوجود بل نجتزيء بأن نقول بإيجاز إن السر في هذا عند هيدجر هو أن الوجود الماهوى ماهيته الإمكانيات، وهي أشياء لم تتحقق بعد؛ ولما كان الوجود الماهوى هو «الأصل» في الآنية أو الوجود المتحقق، ولما كانت الأشياء التي لم تتحقق بعد تشير إلى الاستقبال، فإن المستقبل إذن هو الآن «الأصلي» في الزمانية.

وهذا التحليل نوافق عليه إلى هذا الحد تمام الموافقة . إذ يجب أن نلاحظ هنا أنه يتحدث عن « الأصل » ، لا عن الأهمية ولا عن رد بقية الآنات إلى آن واحد هو هنا المستقبل . وليس من شك ، كما يتبين من تحليلنا نحن ، أن المستقبل هو الأصل ، لأنه الإمكان . والإمكان قد بينا أنه أسبق من الواقع بعكس ما زعم برجسون. ونحن فعلا ً في بياننا للمقولات قد ألححنا في توكيد المقولات الحاصة بالمستقبل ، وهي الحب والتعالى . كما يجب أن نلاحظ أيضاً أنه ينعت المستقبل بأنه الآن « الحقيقي » في الزمانية ؛ وتفسير هـذا أن الإمكانيات كما رأينا هي المكونة للوجود الماهوى ، فلما كان هذا الوجود هو الوجود « الحقيقي » الأصيل ، نظراً إلى أن التحقيق يجر إلى السقوط ، فقد نعت المستقبل بأنه الآن الحقيقي . وهذا أيضاً صحيحٌ إلى حد ما . ونقول "إلى حد" ما، لأن هذا قد يوهم أن في هذا إيذاناً بأفضلية مجرد الإمكان على الفعل ، أو همو يموذن بهذا الفعل . وهمذا ليس بصحيح من الناحيــة الوجـوديـة ، لأننــا قلنــا مراراً إن التحقيـق ضروري ، وإلا لم يسكن للإمسكان قيمسة ؛ وعنمدنا أن الفعمل الخماطيء خمير من كــل إمكان مُعلَّق ، لــذا لا نستطيع أن نساير هيدجر في هــذا التقويم . أجل ! إنه قـــد نشد حالـــة البراءة والبكارة التي تغني

بها كميركجورد وتمنى الوصول إليها . ولكننا لا نقدر على عدّ هذا التمنى وذلك النشدان أساساً يصح الاعتماد عليه فى تفسير حقيقة الوجود . البراءة جميلة ، وطهارة الطفولة المليئة بالإمكانيات رائعة " ؛ لكننا نحسب أفضل وأولى ألف مرة خطيئة الفعل المتحقق . وإلا انتهينا إلى حالة من التعليق للإمكانيات هى واللاوجود سيّان . لذا فنحن لا نريد أن ننساق فى أحلام البراءة والبكارة ، بل نصيح ملء فينا : افعلوا ، افعلوا ! حتى لو أدى ذلك إلى الخطأ . حقاً ، إن من يفعل يخطىء ؛ ولكن الخطيئة لا تتكافأ مهما كبرت مع قيمة الفعل من حيث أنه تحقيق لإمكانيات الوجود .

إن تيار الوجود المتدفق لا يسمح لنا بالتوقف والتعليق ؛ ولن يترفق بنا إذا حاولنا تجنبُّب الفعل خوفاً من التلوث بالخطيئة بل سيقذف بنا حيئئذ بعيداً إلى خارج التاريخ ، بل موضوعاً من موضوعاً من موضوعاته . وفي هذا إفناء للذاتية ، ونبذ ٌ لها خارج بورة الوجود الحي المتغير .

لهذا نقول إن المستقبل ليس الآن الرئيسي الحقيقي للزمانية ، لأننا نوكد جانب الماضي ، وإن كنا لسنا بعد في مجال الموازنة والتفضيل بين كلا الآنين. ونحن فعلا قد (١) أشرنا إلى أن المستقبل عند هيدجر يقارب الماضي المفهوم عادة ، لأنه يجعل من المستقبل الأساس في التناهي . ونحن ننظر إلى الماضي هنا من ناحية أنه مصدر التناهي ، ولهذا يمكن أن نقول إن الفارق ليس كبيراً جداً بين ما رمى إليه وما نذهب إليه نحن ، وإن كان هذا تأويلا ، أكثر من أن يكون أخذاً لكلامه بحروفه . وعلى كل حال من هذا تأويلا ، أكثر من ناحيتنا أن يكون أخذاً لكلامه بحروفه . وعلى كل حال من هذا أننا نقرو من ناحيتنا أن المستقبل ليس هو أيضاً الآن الرئيسي الحقيق والزمانية ، بمعني أن بقية الآنات ترد إليه على أنه أصل لها . ولكن هل معني هذا أننا نذهب إلى ما ذهب إليه الفريق الثاني ، صاحب النزعة التاريخية ، وهدو القائل بأن الماضي هو الآن الحقيقي الرئيسي في الزمانية ؟

<sup>(</sup>١) في رسالتنا : « مشكلة الموت » ، ص ١٣١ (من المخطوطة ) .

ولا هذا أيضاً . فعلى الرغم من توكيدنا لقيمة الفعل بعد أن تحقق ، ولمجرد الفعل أيا كانت نتيجته ، فإننا لا نستطيع أن نعد الآن الماضى هو الآن الحقيق للزمانية ، وذلك لأنه يدل على الانتهاء ، والانتهاء يفضى إلى الوقوف ، والوقوف يعطل الوجود الديالكتيكى . ومن هنا عنينا فى باب المقولات بتوكيد مقواة التعالى ، لأننا لا نستطيع الوقوف عند الطفرة أو عند الألم . وإلا وقف تيار الوجود مرة أخرى ، وصرنا نعيش فى مُتنحيف التاريخ ، مما يشل كل فعل . فالحطر هنا كالحطر فى حال آن المستقبل : فهنا وهناك إشلال للفعل ، وإن كان الاتجاه محتلفاً : فأحدهما إلى وراء ، والآخر إلى الأمام . ونحن وإن أكدنا فكرة التناهى وجعلناها المركز الحقيقي لمذهبنا فى الوجود ، فاننا لانفهمه على نحو ساكن ، بل على نحو متحرك . و النحو المتحرك هو ذلك الذى يدعو إلى الإقبال على فعل تال بمجرد الانتهاء من فعل صار متحققاً منتهياً . فثمت إذن تناه ساكن أو سكوني ، وتناه متحرك أو حركى (ديناميكى ، والأول المتاتيكي ) : وهذا ما شاهدناه فعلا وقلنا به بوضوح فى فكرة الوحدة المتوترة .

وغرضنا من هذا كله إذن أن نقول إن فكرة تفضيل بعض الآنات الزمانية على الآخر فكرة في نظرنا خطأ "، ولاأصل لها من الواقع الوجودى . ولذا نؤكد بكل قوة وحدة الآنات الثلاثه وحدة تامة في تكوينها للزمانية الأصلية ؛ ولا نسمح لأنفسنا مطلقاً بالتفضيل بين بعضها وبعض ، ما دمنا نتحدث عن الزمانية الحقيقية الأصلية . أما الزمانية الزائفة فهي تلك التي تتعلق بأحد هذه الآنات على حساب الآخرين ، كما فعلت الصوفية في تعلقها بالحاضر ، والوجودية في رفعها مكانة المستقبل ، والتاريخية في انعكافها على الماضي . والحنق أن هذه الأزمنة أو الزمانية أو الزمانيات ليست أصلية حقيقية ، إنما هي صور نافعة جزئية يستعين بها كل "على تحقيق مآربه .

نحن إذن لا نفضل آناً على آخر بطريقة مطلقة ، بل نو كد أولاً وحدة الثالوث فى الزمانية ، لدرجة أننا نستطيع أن نقول : المستقبل والحاضر والماضى الزمان الواحد ، إن جاز لنا هذا التعبير . وبعد هذا نستطيع أن

نتحدث عن سيادة أحدهما على الآخر فى أحوال جزئية فحسب ، هى تلك التى بيناها بالتفصيل فى حال المقولات : فمقولة الألم يسودها آن الماضى ، والحب آن المستقبل ، والقلق آن الحاضر الخ ، وإن كنا نجد وحدة الزمانية متحققة فى كل منها .

وما هذا إلا لأن فكرة التوتر فى الوجود تقضى علينا بهذا ؛ إذ لا تسمح لذا مطلقاً بأن نجعل أحد الآنات أصلاً للاثنين الآخرين . وكأننا إذن قد وجدنا الفكرة الرئيسية الثالثة والأخيرة تلعب دورها فى الكشف عن طبيعة الزمان . وبهذا نكون قد وجدنا خصائص الوجود الرئيسية هى بعيها خصائص الزمانية الأصلية .

وخلال هذا البيان قد انتهينا إلى الكشف عن حقيقتين رئيسيتين : الأولى أن لا وجود إلامع الزمان وبالزمان ، وأن كل ما ليس بمتزمن بالزمان فلا يمكن أن يعد وجوداً ؛ وتلك هي ما نسميه بتاريخية الوجود . والثانية أن كل آن من آنات الزمان مكيف بطابع وجودي عاطني إرادي خاص ، وليس الزمان إذن مكوناً من وحدات كمية متشابهة في الكيف ، بل بالعكس . هو مكون من وحدات منفصلة ، ولكنها ليست كمية بل كيفية ؛ فالزمانية إذن كيفية . وهاتان الحقيقتان معاً هما ما نعبر عنه بقولنا:

ان الوجود دُو تاریخیة کیفیة ک



# أسماء المؤلفات الافرنجية الواردة بالكتاب

#### - STORESTORE-

- 1 M. Heidegger: Sein und Zeit, 4. Aufl. 1935. Halle an. d. S. : Einführung in die Metaphysik, Tübingen, 1953.
- 2 B. Pascal: Pensées et Opuscules. Ed. Brunschvicg, Paris, 1912.
- 3 I. Kant: Kritik der reinen Vernunft.
- 4 H. Denifle: M. Eckharts Lateinische Schriften. Archiv f. Lit. u. Kirch. Gesch. i. Mit. A., II, 1886.
- 5 Hegel: Theologische Jugendschriften, hrsg. von Nohl, Tübingen, 1907.
- 6 Hegel: Logik (Enzyklopädie d. philos. Wissenschaften), hrsg. von Lasson, Leipzig, Philos. Bibl.
- 7 Hegel: Wissenschaft d. Logik, WW, III.
- 8 J. Wahl: Le Malheur de la Conscience dans la philos. de Hegel. Paris, 1929.
- 9 Hegel: Phänomenologie des Geistes, WW, II.
- 10 Hegel: Enzykl. d. phil. Wiss. hrsg. von Bolland, Leiden. 1906.
- 11 B. Heimann: System u. Methode in. Hegels Philosophie, 1927.
- 12 Werner Gent: Die Raum-Zeit-Philosophie des 19. Jahrhunderts, Bonn, 1930.
- 13 B. Croce: Saggio sullo Hegel, Bari, 1927.
- 14 J. Wahl: Etudes Kierkegaardiennes, Paris, 1928.
- 15 Fr. W. J. Schelling: Sämt. Werke, Stuttgart u. Augusburg, 1933.
- 16 Maine de Biran: Oeuvres, publ. par Victor Cousin.
- 17 Maine de Biran: Oeuvres inédites, éd. Naville.
- 18 S. Kierkegaard: La Maladie jusqu'à la mort; tr. fr. par Kn. Ferlov et J. Gateau sous le tit: Traité de désespoir, Paris 1939.
- 19 Karl. Jaspers: Philosophie, 3 Bde, Berlin, 1932.
- 20 G. Marcel: Journal Métaphysique, 2ème éd. 1935, Paris.
  - : Etre et Avoir, Paris, 1938.
  - : Du Refus à l'Invocation, Paris, 1940.
- 21 Simplicius: In Aristotelis categorias commentarium. Edidit Corolus Kalbfleisch. Berolini. MCMVII.
- 22 Pierre Duhem: Le système du Monde, Paris, 1913.
- 23 Simplicius: In Arist. physicorum liberos quattuor priores commentaria. Edidit Hermannus Diels, Berolini, 1895.
- 24 Plutarcus: Placita philosophorum.
- 25 P. Kraus: Jâbir ibn Hâyyann, t. II, Le Caire, 1942.

...

- 26 I. Philoponus: de Aeternitate Mundi.
- 27 B. Censorinus: de die natali.
- 28 B. Jowett: Dialogues of Plato.
- 29 Archer-Hind: The Timaeus of Plato, London, 1888.
- 30 Albert Rivaud: Timée, tr. fr. Coll. Guillaume Budé.
- 31 -- Fraccaroli: Il Timeo.
- 32 Covotti: «Le teorie dello spazio e del tempo", in Annalli d. Sc. Norm. di Pisa, v. 12.
- 33 R. Mondolfo: L'Infinito nel pensiero dei Greci, Firenze, 1935.
- 34 F. Cornford: Plato's Cosmology, London, 1937.
- 35 L. Stefanini: Platone, 2 vol., 1932, 1935. Padova.
- 36 S. Pines: Beiträge zur islamischen Atomenlehre, Berlin, 1936.
- 37 Zeller: Die Philos, der Griechen, 3. Aufl., 1879.
- 38 O. Spengler: Der Untergang des Abendlands, München, 1931.
- 39 M. Heidegger: Kant und das Problem der Metaphysik, Frankfurt A.M., 1934.
- 40 Plotin: Ennéades, tr. fr. par Emile Bréhier, Paris. Coll. Budé.
- 41 Themistius: In Aristotelis Physica paraphrasis. Edidit Henricus Schankl. Berolini, 1890.
- 42 Proclus: Institutio theologica, éd. Ambroise Firmin Didot, Paris, 1855.
- 43 Damascius: Quaestiones de primis principiis, edidit J. Kopp, 1826, Frankfurt; ed. von Ruelle, 1889, Paris; éd. par E. Chaignet, Paris, 1898.
- 44 S. Augustinus: Confessiones; de civitate Dei. Ed. Migne.
- 45 J. Guitton: Le temps et l'éternité chez Plotin et St. Augustin, Paris, 1933.
- 46 Van Biéma: L'espace et le temps chez Leibniz et Kant, Paris, 1908.
- 47 Leibniz: Examen des principes de Malebranche, éd. Erdmann. ,, : Nouveaux Essais, éd. Erdmann.
- 48 H. Vaihinger: Kommentar zu Kants Krit. der reinen Vern., Stuttgart, Berlin, Leipzig, 1922.
- 49 H. J. Paton: Kant's Metaphysics of Experience, London, 1936.
- 50 H. Bergson: L'évolution créatrice; Durée et simultanéité; Les données immédiates de la conscience; La pensée et le mouvant; Matière et mémoire. Paris.
- 51 Kant: Prolegomena zu einer jeden künftigen Metaphysik..., hrsg. von Karl Vorländer, Leipzig, 1921.
- 52 Joh. Volkelt: *Phänomenologie u. Metaphysik der Zeit*, München, 1925.
- 53 Lenzen: «the schema of time", in *The problem of Time*, California University Publications, California, 1925.

- 54 C. D. Broad: Scientific Thought, London, 1927.
- 55 Juvet: La structure de nouvelles théories physiques, Paris 1933.
- 56 E. Cassirer: Zur einsteinschen Relativitätstheorie, Berlin, 1921.
- 57 H. Driesch: Die Relativitätstheorie und die Philosophie, 1924.
- 58 H. Reichenbach: «La signification philos, de la théorie de la relativité", in, Revue Philosophique, Juillet-août, 1922.
- 59 M. Schlick: Raum und Zeit in der gegenw. Physik, Berlin 1922.
- 60 Max Scheler: Le sens de la Souffrance, Paris, 1936 (t. fr.) ,, ,, Schriften aus dem Nachlass, I, Berlin, 1933.
- 61 M. Heidegger: Qu'est-ce-que la Métaphysique? tr. fr. Corbin, Paris, 1938.
- 62 S. Kierkegaard: Journals, engl. trans., London 1938.
- 63 Max Scheler: Moralia, Berlin, 1923.
- 64 F. Nietzsche: Werke, klein-octav Ausgabe, 1901-1912.
- 65 Em. Meyerson: Indentité et réalité, Paris, 1932; Le cheminement de la pensée.
- 66 Leibniz: Philosophische Schriften, hrsg. von Gerhart.
- 67 Louis de Broglie: Matière et lumière, Paris 1937.
- 68 Edm. Husserl: Ideen zu einer reinen Phänomenologie, 1912.
- 69 Pierre Janet: L'évolution de la mémoire et la notion de temps, Paris, 1928.
- 70 L. Lavelle: La Présence Totale, Paris, 1934.

## 

#### الاسكندر الأفروديسي حرف الألف Alexander Aphrodisiensis الاسكندر بن فيلبس الروسي آدم: ۹۶. ۸٤ · Alexander أبرقلس Proclus و ۸۱، ۸۸ اشبنجلر Spengler اشبنجلر ابن سينا: ٩٠،٠٩ (170 ( 177 ( 17. ( 97 ابن القفطي: ٢ ه ابن النديم: ٢٠ 197 ( 170 (174 أبو البركات البغدادى : ٤ ، ه ، ٤٠ اشتر ندبرج Strindberg : ۱٦٠ : Moritz Schlick (سورتس) . You ( V) ( V. ( 44 أبو البقاء صاحب « الكليات »: م ١٨٥ أفلاطون Plato : ١٩٠٤، ٩٤٠ أبو الحسين البصرى: ٢٢٣ (07 (00 (05 (07 (0) أبو طالب المكي: ١٧٧ ( 77 (77 (7, 609 ( 00 أبو الهذيل العلاف بهري 1 44 1.48 1 44 1 47 1 41 أبيقور Epicurus : ١٧٦ 117V1170 ( AA ( AV ( AT أحمد ضياء الدين الكمشخانلي 78. 411 114 النقشبندى: ۱۷۷، ۲۰۹۰ أفلوطين Plotinus : ۲۶٬۶۹ مر، ادورد فون هرتمن Ed. von Hartmann 99 ( 10 ( 19 اقليدس Euclides اقليدس أرخرطاس الترنتي الفيثاغوري ا کهرت Eckhart : قد ۲ ۲ ۹ Archytas de Tarente: أوغسطين Augustinus أوغسطين VA(VV(3.60960A60.68968A 9 / 9 / 9 7 اردسن Erdmann : ۱۰۱ ، ۱۰۲ إياسبليخوس Iamblichus إياسبليخوس آرسطو Aristoteles س، ۲،۲۲، AA ' A. أينشتن Einstein ، ج ، ٢٠٠٠ ( 04 (07 (0) (0. ( 53 190 ( 177 ( 177 ( ox ( ov ( o 7 ( oo ( o 5 ح, ف الياء ( 77 ( 77 ( 71 ( 7. ( 03 ( v. ( ¬ q ( ¬ ∧ ( ¬ v ( ¬ = بارون الفيثاغوري Paron le phythagoricien va ( vo ( v E ( v T ( v T ( v ) ' AV ' AE ' V9 ' VA ' VY برجسون Bergson برجسون ( 17V11.96 9V 6 97 6 AA (177 (17.1 (17 · (9A (97 ( T11 ( 1VE ( 17 ( 17 T (181 (189 (184 (188 · + 20 · + 2. · + 7 2 · + 7 1 · 770 · 7.0 · 184 · 187 اریجین (اسکوت) Scot Erigène اریجین ' TT. ' TTA ' TTV ' TT7 اسبينوزا Spinoza : ٩ · 749 · 742 · 744 · 747 استيفانيني Stefanini . . ! TET ! TEE ! TET ! TET

دمسقيوس Damascius و٧٠٤٠٠ AV ' A7 ت : Denifle دنفله دوستویفسکی Dostoïvsky دوستویفسک دوهم (بيير) P. Duhem دوهم دی بروی Louis de Broglie دی بروی 199 ( 197 ( 198 ( 198 دى بور De Boer دى ديدو ( فرمان ) Firmin Didot ( ديدو دیکارت Descartes دیکارت دیلز Diels : ۱۹ دیمقریطس Democritus دیمقریطس ح. ف الذال ذيوجانس Diogenes ذيوجانس حرف الراء روسو Rousseau رله Ruelle مر ریشنباخ Reichenbach ریشنباخ ريفو (ألبير) Albert Rivaud : هه حرف الزاي

زينون الرواق Zeno : بدون الرواق حرف السين حرف السين سقراط Socrates : ۲۱٤ : ۲۱۶ ،

ا ۱۹۶ : Schrödinger شریدنجر
۱۸۰ : Shakespeare شکسبیر
شکسبیر ۱۲۰ : Schelling شکل (هینرش) Schenkel (سینرش Schopenhauer شوبهوو ۱۹۱ (۱۳۰ ؛ ۱۹۱ (۱۳۰ ؛ ۱۹۱ (۱۳۰ ؛ ۲۰۰ ) ۲۰۰ (Chaignet شینیه Chaignet شینیه شرید

St. Bernard (القديس) برناود (القديس) التات التا

تور أندريه Tor Andrae . • ٥٠ الثاء حر ف الثاء

ثامسطيوس Themistius ... حرف الجيم

جنت (فرنر) Werner Gent : ١٨ : Werner Gent جولد تسيمر ٩٤ : Goldziher جولد تسيمر Jowett : ه ه

جيتون (جان) J. Guitton (جيتون (جان) جيته Goethe : ۱۷۹ (۱۳۷ ; Juvet چيفيه

حرف الدال

دریش Driesch : ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، دقلطیانوس : ۸۶

### حرف الطاء

طه حسين : ۲۱

الطويدي: ٤

### حرف الفاء

فال (جان) J. Wahl نال (جان فان بينا van Biéma فان بينا فایر شتراس Weierstrass فاينجر Vaihinger ه ١٠٠ ١٠٠ 1 . 9 . 1 . A

اسم: Fitzgerald فترجرلد فخر الدين الرازى: ٣٢٣ فر کرولی Fraccaroli : ٥٥

فرلوف ( كنود ) Knud Ferlov: ۳۹ فرسی Fermi فرسی

اورینل Fresnel فرینل

۳۲ : Fichte متشة فلوطرخس Plutarchus : ۲٥

فورفوريوس Porphyrius Porphyrius فورفوريوس فورليندر Vorländer : ۲۱۱٬۱۲۶ فولف Wolf : Wolf

فولکلت Volkelt : ۱۳۸٬۱۲۸٬۱۲۷

فيلون Philon ب م ایماین Philine فیلین

فلهلم مايستز : ١٩٦

### حرف الكاف

کارل فورلیندر K. Vorländer کارل کارل کلیفلیش K. Kalbfleisch کارل ווית : Cassirer לושת כ کروتشه Croce کروتشه کریسفوس Chrysippus کریسفوس كلارك Clark : ١٠١ ر ۳۰ ، ۲۰ ، ۱۷ : Kant تنت ( 1 - 1 ( 97 ( 7 ) ( 2 ) ( 27 (1. ) (1.7 (1.0 (1.7

( 111 ( 11. ( 1.9 ( 1.A

6 119 6 11 7 6 110 6 118 · 17 · 17 · 177 · 177

· 110 . 118 . 114 . 15V 777 ' 77E ' 71A کنسورینوس Censorinus ؛ ٤ هُ کوب Kopp : ۸۷ کوبرنیکس Copernicus کوبرنیکس

AT ( 77 ( EA

کوربان Corbin کوربان كورنفورد Cornford . . ه

کوریسکس Coriscus : ۲۱ کوزان Cousin کوزان

كوفوتى Covotti • • •

کونوفشر Kuno Fischer کونوفشر کیر کجورد Kierkegaard کیر کجورد · ٣9 · ٣٣ · ٣1 · ٣. · ٢9 (10 % (10 % (94 (94 ( % ) · 1 / 1 / 1 / 1 / 1 / 1 / 1 / 1 0 0 (1VV ( 1V7 ( 1V0 ( 1VE TOT'T . . . 19 . . 1 AA . 1 AT

### حرف اللام

لافل (لوى L. Lavelle (لوى ۲۰۶ لسون Lasson لسون انتسن Lenzen لنتسن الوباتشفسكي Lobachevskij لوباتشفسكي لورنتس Lorentz : ۱۳۳ - ۱۳۳ لوروا (إدوار) Ed. Le Roy لوك Locke برير ليبنتس Leibniz ليبنتس ( 111 ( 1.7 ( 1.7 ( 1.1 · 18. · 189 · 114 · 117

### حرف الميم

اکس شیلر Max Scheler ماکس شیلر 14. ( 149 ( 174 ( 171 مالبرانش Malebranche مالبرانش مايرسون (إسيل) Meyerson مايرسون 7.9 (7.0 (197 المسعودي: ۹۶

المسيح : ١٩٧

194 194

سندلزرون Mendelssohn : ۱۸۷ سنکوفسکی Menkowski : ۲۳: Minkowski سورکی Morley : ۲۰۱۱ – ۱۳۳۰ سوندولفو Mondolfo : ۵۰ سیکلسون Michelson : ۳۸: ۲۳۳۱ شمین دی بیران ۲۸: Maine de Biran

### حرف النون

نافیی (ارنست) ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : Nohl نول ۱۰۰۰ : Nohl تولی ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰ : ۱۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰۰ : ۱۰۰ : ۱۰۰ : ۱۰۰ : ۱۰۰ : ۱۰۰ : ۱۰۰ : ۱۰۰ : ۱۰۰ : ۱۰۰ : ۱۰۰ : ۱۰۰ : ۱۰۰ : ۱۰۰ : ۱۰۰ : ۱۰۰ : ۱۰۰ : ۱۰۰ : ۱۰۰ : ۱۰۰ : ۱۰۰ : ۱۰۰ : ۱۰۰ : ۱۰۰ : ۱۰۰ : ۱۰ : ۱۰ :

#### حرف الهاء

هاملتون Hamilton

ר. ' רְץ ' רְא ' רְץ ' רְץ ' רְץ '

' בּן ' רְץ ' רְץ ' רְץ ' רְץ '

' וֹבּס ' פְּן ' סִן ' בִּן ' בִּן '

' וֹבְּס ' פְּן ' סִן ' בִּן ' בַּן '

' וֹפְּל ' וְא ' וֹא ' Heidegger '

' וֹאר ' וֹער ' וֹער ' וֹער '

' וֹאף ' וֹער ' וֹער ' וֹעף '

' י רַבְּי ' רַבְּץ ' רַבְּץ ' רַבְּץ '

' י רַבְּץ ' רְץ ' רְץ ' רְץ ' רְץ ' רְץ '

' י רַבְץ ' רְץ ' רְץ ' רְץ ' רְץ ' רְץ '

' י רַבְץ ' רַבְץ ' רְץ ' רְץ ' רְץ ' רְץ '

' י רַבְץ ' רַבְץ ' רְץ '

هیرقلیطس Heraclitus : ۲۶۹ میرفلیطس هیمن Heimann : ۸۱ هیوم Hume ن م

### حرف الياء

يردجرد بن شهريار: ١٤ . يسبرز Jaspers : ١٠٤٠ (١٨٩٠) ١٠٢٩ وحنا النحوىJean Philopon : ٤٠ يونج Young ؛ ١٩٤٠ (٢٠٤٩)

# فهرس أسماء الكتب

أفلاطون (لاستيفائيني): ٥٥ أفلاطون (للمؤلف): ٤٥ امتحان سبادىء مالبرانش (ليبنتس) ١٠٢ انحلال الغرب (اشبنجلر): ٢٧، ٣٥، «الأهمية الفلسفية لنظرية النسبية» (ريشنباخ): ١٤٤

بحث في المعطيات المباشرة للشغور (برجسون): ١٤١

### حرف الألف

الآراء الطبيعية (فاوطرخس) : ٢٥ الأخلاق (ماكس شيلر) : ١٨٠ الأربعين (فخر الدين الرازى) : ٢٢٣ أرسطو (للمؤلف) : ٢٨ ، ١٦٣ ، اشبنجلر (للمؤلف) : ٣٩ ، ٣٩ ، ١٩٣ الاعترافات (أوغسطين) : ٢٩ ، ١٩٩ أفكار لتكوين ظاهريات خالصة وفلسفة ظاهرياتية (هسرل): ٢٠٧ أفكار ورسائل (بسكال) : ٤

### حرف التاء

التاسوعات (أفلوطين): ٥٧ التذكر (أرسطو): ٨٤ التراث اليوناني في الحضارة الاسلامية (للمؤلف): ٥٥ تركيب النظريات الفزيائية الجديدة (جيفية): ٣١٧ تسع رسائل في الحكمة والطبيعيات (ابن سينا): ٩ التطور الخالق (برجسون): ٣٢٠ ٢٢٥٠٢٠ تعريفات الجرجاني: ٥ التنبيه والاشراف للمسعودي: ٤٩

### حرف الجيم

جابر بنحيان (كراوس): ٢٦، ٢٦، ٩١، جامع الأصول في الأولياء (ضياء الدين الخ): ١٧٧، ٢٥٦، الجمهورية لأفلاطون: ٣٥

### حرف الجاء

الحب والمعرفة (ماكس شيلر): ١٦٧ الحضرة الكلية(لافل): ٢٥٦ حول نظرية النسبية لأينشتين: ١٣٨ حرف الدال

دائرة العلوم الفلسفية (هيجل): ١٢٠ ٢٠٬۱٧ دائرة المعارف الاسلاسية ٣٦: دراسات كبركجوردية (فال): ٢٩ -حرف الراء

ربيع الفكر اليوناني (للمؤلف) : ٧٤٠ اار وبية أو عناصر الثاؤلوجيا (أرسطو-أفلوطين): ٨٨رسالة الحدود لابن سينا: ١٩

### حرف الزاي

الزمان والسرمدية عند أفلوطين وأوغسطين (جيتون): ٩٦

حرف السين

السفسطائي (أفلاطون): ٢٢٤ الساع الطبيعي لأرسطو: ٥٥ ، ٥٥ ، ٢٤ ، ٦٩ ، ٧٧ ، ٧٧ ، ٩٧ ، ٩٧ ، سنويات مدرسة المعلمين العليا: ٥٥ حرف الشين

شخصیة محمد فی مذهب أمت و واعتقاداتها (تور أندریه): ۶۸ شرح الاشارات للطوسی: ه شرح سنبلقیوس علی السماع الطبیعی: شرح المقولات لارسطو (سنبلقیوس): ۸۶ شرح نقد العقل المجرد (فاینجر): :

۱۰۹٬۱۰۷ شروح كتب الطبيعة لأرسطو: ٥٦ شقاءالضميرفي فاسفة هيجل(فال): ٣٠ شوبنهور (للمؤلف): ٣٥، ١٥٤، ١٩١ حرف الطاء

طيماوس لأفلاطون : ۱٬۰۰۷٬۰۰۳ حرف الظاء

ظاهریات الروح (هیجل): ۱۰ ظاهریات ومیتافیزیقا الزمان(فولکلت): ۱۳۸٬۱۲۷

### حرف العين

عدم الضرورة في قوانين الطبيعة (بوترو): ١٩٢٠ علم المنطق (هيجل): ١٢٠٧ حرف الفاء

الفكر العلمي (برود): ١٣٦٠ الفكر والمتحرك (برجسون): ٢٢٧ فكرة القلق (كيركجورد): ٧٠٠ فلسفة (كارل يسمرز): ٤٠٠٠ د. م فلسفة الزمان والمكان في القرن الناسع عشر (جنت): ١٨

(بینس): ۲۹ ألذهب والمنهج فافلسفة هيجل هيمن): المرض حتى الموت (كير كجورد) : ٥٣ مسائل وحلول خاصة بالمبادىء في « برمنیدس » (دمسقیوس): ۷۸ مشكلة الزمان: ١٣٠ مشكلة الموت (المؤلف) : ١٩٠ المعتبر في الحكمة (لأبي البركات) : 707 478 6 8 معجم الفلسفة (لالاند): ١٢١ معنى الألم (ماكس شيلر): ١٦١، مقال في العقل الانساني (لوك) : ١٠٢ المقالات الجديدة (ليبنتس): ١٠٢ مقالة عن هيجل (كروتشه) ٠٧٠ مقدمة لكل ميتافيزيقا أيا كانت في في الستقبل يمكن أن تعرض نفسها علماً (كنت): ۲۱۱ ، ۲۱۱ المكان والزمان عند لينتسى وكنت (فان بيما) : ١٠١ المكانو الزسان في الفزياء المعاصرة (اشلك): ه١٤٥ الملك والوجود (سرسل): ٣٤ الممكن والواقع ( برجسون) :٢٢٧ من الأباء إلى النداء (مرسل) : ٣٠ ميتافيزيقاالتجربة عند كنت (بيتون): ١١٥ حرف النون نظام العالم من أفلاطون إلى كوبرنيك (دوهم):٨٤ ، ٢٥ ، ٢٢ ، ٢٨ ، ٢٨ نظرية النسبية والفلسفة (دريش): ٩ ٣ م ، نظريات الزمان والمكان في الفلسفة اليونانية حتى أرسطو (كوفوتى): ٥٥ النفس (أرسطو) : ٤٨ نقد العقل الحجرد لكنت به ، س، ،،،، 778 ' 71A ' 170 نيتشه (للمؤلف): ١٨٣ الواو الوجود والزمان (هيدجر) : ٣ ، ٤٤٠

T. & ' VT

فلسفة اليونانيين (تسلر): ٦٨ الفهرست لابن النديم: ٥٠ حرف القافت قوت القلوب (المكي): ١٧٧ قدم العالم (النحوى) : ٤٥ حرف الكاف كليات أبي البقاء : ه ، ١٨ كنت ومشكلةما بعد الطبيعة (هيدجر) : كُونيات أفلاطون (كوزنفورد): ه ه حرف اللام اللامتناهي عند اليونان (موندولفو): ٥٥ حرف الميم ما الميتا فيزيقا (هيدجر) ن ع ٢٠، ٢٠٠ ما بعد الطبيعة (الأرسطو): ١٠٥٥ م، ١٠٠٥ المادة والذاكرة (برجسون) : ٢٢٧ المادة والضوء (دى بروى) : ١٩٤، مؤلفات إكهرت اللاتينية : ٦ مؤلفات الشياب (هيجل) ب مؤلفات ليبنتس : ١٩٣ مؤلفات مأكس شيلر المتروكة بعد وفاته : ۱۹۸ سؤلفات سين دى بيران (نشرة كوزان) سؤلفات مين دي بيران غيرالمنشورة: سؤلفات هيجل: ١٦ مباحث في العدد والمكان والزمان (دمسقیوس) :۸۷ مجموع مؤلفات شلنج : ٣٢ مجموع سؤلفات نيتشه : ١٨٣ سعاضرة سنكوفسكهي : ١٣٥ الحصل لفخر الدين الرازى: ٢٢٣ مختار رسائل جابر بن حیان : ۱۹ المدة والمعية ( برجسون) : ٢٣٩ سدينة الله (أوغسطين): ٩٩ سذهب الجبوهر الفرد في الاسلام

حرف الهاء الهوية والواقع(مايرسون):۲۰۹،۱۹۱۱ حرف الياء

الیوم المیلادی (کنسورینوس): ۶۰ یومیات کیرکجورد: ۱۷۰ یومیات میتافیزیقیة (مرسل): ۶۳

### تصويبـــات

| صــواب      | خـــطأ      | س  | ص   |
|-------------|-------------|----|-----|
| αἴώνιον     | άίώνιν      | 10 | 0 € |
| الحسيا      | الحيــة     | ١٧ | 115 |
| المعـــاينة | المعانيـــة | ٨  | ۱۱٤ |
| الحي        | الحسى       | ١٨ | 17. |
| طيغ         | ميب         | 11 | 177 |
| بالصلة      | فالصلة      | 14 | ))  |
| تصو پر      | تصویری      | ١٦ | ١٤١ |
| الفيلسوف    | بفيلسوف     | 14 | 184 |
|             |             |    |     |

IMPRIMERIE GRUNBERG
20. Rue Adly Pacha
Le Caire

# LE TEMPS EXISTENTIEL

#### PAR

## ABDURRAHMAN BADAWI

DEUXIÈME ÉDITION

LIBRAIRIE LA RENAISSANCE D'EGYPTE 9, RUE ADLY - LE CAIRE

1955